
Lição 13

20 a 26 de dezembro

Escolham hoje | 4º Trimestre 2025

Sábado à tarde

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 12

VERSO PARA MEMORIZAR: “Mas, se vocês não quiserem servir o Senhor, escolham hoje a  

quem vão servir [...]. Eu e a minha casa serviremos o Senhor” (Js 24:15).

LEITURAS DA SEMANA: Js 24; Gn 12:7; Dt 17:19; 5:6; 1Rs 11:2, 4, 9; 2Tm 4:7, 8

O capítulo  final  de  Josué se  dá  no contexto  de  uma cerimônia  de  renovação d  a  aliança,  mas  dessa  vez  

conduzida pelo líder idoso de Israel. Embora não seja uma aliança propriamente dita, mas um relato de uma 

cerimônia de renovação d a aliança, o capítulo possui os elementos dos tratados de suserania do Antigo Oriente 

Próximo: (1) um preâmbulo no qual o suserano, o iniciador do tratado, é identificado; (2) o prólogo histórico, 

que descreve o relacionamento entre o suserano e o vassalo; (3) as estipulações da aliança pedindo ao vassalo  

que manifeste total lealdade ao suserano com base na gratidão e motivado por ela; (4) bênçãos pela obediência  

e maldições pela quebra da aliança; (5) testemunhas do juramento do vassalo; (6) depósito do documento para 

leitura futura; e (7) ratificação da aliança.

Josué se aproximava do fim de sua vida; não havia nenhum substituto à vista. A renovação da aliança era um 

lembrete para Israel de que seu rei era o próprio Yahweh e que, se permanecesse fiel a Ele, desfrutaria de Sua 

pro teção. Israel não precisava de um rei humano. Como uma nação teocrática, precisava ter sempre em mente  

que seu único rei era o Senhor.

Domingo, 21 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 13

Vocês estavam lá



“Depois Josué reuniu todas as tribos de Israel em Siquém e chamou os anciãos de Israel, os seus chefes, os seus 

juízes e os seus oficiais, e eles se apresentaram diante de Deus” (Js 24:1).

Siquém foi o lugar em que Abraão havia construído um altar ao chegar àquela terra e onde Deus lhe dera a  

promessa da Terra Prometida pela pri-meira vez (Gn 12:6, 7). Agora, quando as promessas feitas a Abraão  

haviam sido cumpridas,  Israel  estava renovando a  aliança com Deus no mesmo lugar  em que a  primeira 

promessa tinha sido feita no início. O apelo de Josué relembra as palavras de Jacó: “Joguem fora os deuses  

estranhos que há no meio de vocês” (Js 24:23; compare com Gn 35:2-4). A geografia do evento, por si só,  

transmitia o chamado para demonstrar lealdade total ao Senhor, rejeitando todos os outros “deuses”.

1. Leia Josué 24:2-13. Qual é a ideia principal da mensagem de Deus para Israel?

Deus é o principal agente das ações do passado revisado: “tomei”, “dei”, “enviei”, “atormentei”, “fiz”, “te  

tirei”, “te livrei”, etc. Israel não era o protagonista da narrativa, mas seu coadjuvante. Foi Deus que havia  

criado Israel. Se Ele não tivesse intervindo na vida de Abraão, eles estariam ser-vindo aos mesmos ídolos. A 

existência de Israel como nação não era mérito de nenhum de seus ancestrais, mas obra exclusiva da graça de  

Deus. O fato de os israelitas serem estabelecidos na Terra Prometida não era motivo para se vangloriarem, mas  

a própria razão pela qual deveriam servir a Deus.

O discurso do Senhor contém uma mudança que ocorre cinco vezes entre “vocês” e “eles” (os antepassados).  

Os ancestrais e a geração de Siquém foram tratados como um só. Josué estava procurando mostrar o que 

Moisés  já  havia  afirmado em Deuteronômio 5:3,  que  o  Senhor  não  havia  feito  a  aliança  apenas  com os 

antepassados, mas com todas as pessoas que esta-vam presentes no momento do discurso de Josué. A grande 

maioria que estava lá não tinha vivenciado o êxodo. Nem “todos” estiveram no Horebe. No entanto, Josué disse 

que todos eles estiveram lá. Em resumo, as lições do passado devem ser apropriadas pelas novas gerações. O 

Deus que atuou em favor dos antepassados, no passado, está pronto para agir em favor da geração atual.

Como igreja, de que maneira podemos ter melhor senso de responsabilidade corporativa, ou seja, compreender a  

ideia de que o que fazemos afeta todos na igreja?

Segunda-feira, 22 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 14

Com sinceridade e verdade
2. O que Josué pediu que os israelitas fizessem? (Js 24:14, 15.) O que significa servir ao Senhor com 

integridade e com fidelidade?

O apelo de Josué expressava claramente o fato de que Israel precisava decidir se, por meio da lealdade ao 

Criador, manteria sua identidade especial e viveria na Terra Prometida, ou se voltaria a ser mais um entre 

muitos povos idólatras, sem identidade, propósito ou missão claros. A escolha era deles.



O apelo de Josué era duplo: Israel deveria temer o Senhor e servi-Lo “com integridade e com fidelidade” (Js  

24:14). Temer o Senhor não significa viver em constante medo e insegurança emocional. Ao contrário, refere-

se à reverência e ao temor que resultam do reconhecimento da insondável grandeza, santidade e infinitude de  

Deus,  por um lado,  e  de nossa pequenez,  pecaminosidade e finitude,  por outro.  Temer a Deus é ter  uma 

consciência constante da magnitude de Suas exigências, um reconhecimento de que Ele não é apenas nosso Pai  

celestial, mas também nosso Rei divino. Essa consciência levará a uma vida de obediência ao Senhor (Lv 

19:14; 25:17; Dt 17:19; 2Rs 17:34). Embora a palavra “temor” descreva a atitude interior que devia caracterizar 

um israelita, o resultado prático da reverência a Deus era o serviço.

O serviço que era exigido de Israel é caracterizado por dois termos hebraicos traduzidos com as seguintes  

expressões: “com integridade” e “com fidelidade”. O primeiro termo (tamim) é usado especialmente como 

adjetivo para descrever a perfeição do animal sacrificado. O segundo termo que descreve o serviço de Israel é 

“fidelidade” ou “verdade” (’emet).  O termo geralmente  significa  constância  e  estabilidade.  Geralmente  se 

refere a Deus, cujo caráter é essencialmente caracterizado pela fidelidade, que se manifesta em relação a Israel.

Alguém fiel é confiável e fidedigno. Basicamente, Josué estava pedindo a Israel que manifestasse a mesma 

lealdade a Deus que Ele havia demonstrado para com Seu povo ao longo da história. Não se trata apenas de 

conformidade externa com Suas exigências, mas daquilo que vem do coração. Nossa vida deve refletir gratidão 

a Deus pelo que Ele fez por nós. É assim que nós, hoje, também devemos nos relacionar com Jesus.

O que significa para você servir ao Senhor “com integridade” e “com fidelidade”? Quais são alguns dos fatores de  

distração que impedem sua total devoção a Deus?

Terça-feira, 23 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 15

Livres para servir
Como um líder verdadeiro e fiel, Josué respeitava o livre-arbítrio de seu povo e desejava que Israel servisse ao  

Senhor por livre escolha e não por obrigação. Essa era exatamente a ideia apresentada pelo verbo “escolher” 

(ver Josué 24:22). Em outras passagens, o termo bak?ar (“escolher”) descreve a eleição de Israel por Yahweh 

(Dt 7:6, 7; 10:15; 14:2). Israel era livre para rejeitar Yahweh após sua eleição divina, mas isso seria absurdo e 

sem sentido. Israel poderia aceitar a Deus e continuar a viver ou dar as costas a Ele e deixar de existir.

3. Qual foi a resposta de Israel ao apelo de Josué? (Js 24:16-18.) Por que Josué reagiu daquela maneira à 

resposta deles? Js 24:19-21

Em  sua  resposta  categoricamente  positiva,  os  israelitas  descreveram  o  Deus  dos  patriarcas  e  de  seus  

antepassados como “o nosso Deus” (Js 24:17, 18, itálico acrescentado), a quem estavam dispostos a servir com 

fidelidade  total.  Depois  de  uma  afirmação  tão  inquestionável  de  sua  lealdade,  esperaríamos  palavras  de  

afirmação e encorajamento de Josué. No entanto, esse não é o caso. O diálogo entre Josué e o povo apresenta 



uma grande revira-volta, na qual Josué parecia desempenhar o papel de “advogado do diabo”. Ele deixou de 

falar sobre providência de graça que Deus havia revelado no passado e passou a destacar as dificuldades de  

servir a Deus.

Josué havia conhecido a instabilidade da primeira geração, que também havia prometido obedecer a Deus (Êx  

19:8; 24:3; Dt 5:27), mas que tinha se esquecido rapidamente de suas promessas (Êx 32). Assim, Josué, por 

meio da retórica, desejava conscientizar os israelitas de algumas verdades. Primeiro, a decisão de servir a Deus 

é séria. Ela terá de moldar toda a nação de acordo com a revelação de Deus. As bênçãos de buscar esse objetivo 

são evidentes, mas as consequências da desobediência também devem ser bem compreendidas. O perdão dos 

pecados não é um direito inalienável da humanidade, mas um milagre da graça de Deus.

Em segundo lugar,  a  decisão dos israelitas de servir  a  Deus deveria ser  uma decisão pessoal,  e  não algo 

imposto por um líder, nem mesmo por Josué.

Terceiro, Israel deveria perceber que os seres humanos são incapazes de servir a Deus com suas próprias forças. 

Servir  ao  Senhor  não  se  resumia  a  seguir  formalmente  as  exigências  da  aliança,  mas  requeria  um 

relacionamento pessoal com o Senhor e Salvador (ver Êx 20:1, 2; Dt 5:6, 7).

Quarta-feira, 24 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 16

Os perigos da idolatria
4. Leia Josué 24:22-24. Por que Josué precisava repetir seu apelo para que os israelitas se livrassem de 

seus ídolos?

A ameaça da idolatria não é teórica. Anteriormente, nas planícies de Moabe, em um contexto semelhante,  

Moisés havia pedido a mesma decisão (Dt 30:19, 20). Os deuses agora em questão não eram os do Egito ou da  

Mesopotâmia, mas aqueles que estavam “no meio deles”. Assim, Josué pediu ao povo que inclinasse o coração 

ao Senhor. O termo hebraico usado aqui, natah, significa “esticar”, “dobrar”. Ele descreve um Deus que Se 

inclina e ouve as orações (2Rs 19:16; Sl 31:2, 3; Dn 9:18). Essa também é a atitude exigida de Israel mais tarde  

pelos profetas (Is 55:3; Jr 7:24). Ela é empregada para indicar a apostasia de Salomão quando seu coração se 

inclinou para deuses estrangeiros (1Rs 11:2, 4, 9).  O coração humano pecaminoso não possui a tendência  

natural de se inclinar e ouvir a voz de Deus. São necessárias decisões conscientes de nossa parte para incliná-lo  

a cumprir a vontade de Deus.

A resposta dos israelitas é literalmente a seguinte: “Daremos ouvidos à Sua voz.” Essa expressão destaca o 

aspecto relacional da obediência. Israel não deveria simplesmente seguir uma rotina de regras sem vida. A 

aliança trata  de um relacionamento vivo com o Senhor,  que não pode ser  totalmente  expresso por  meros 

regulamentos. A religião de Israel nunca teve a intenção de ser legalista; em vez disso, deveria ser uma relação  

constante de fé e amor com um Salvador santo e misericordioso.



Mesmo após o povo dizer três vezes que serviria ao Senhor – o que, como Josué ordenou, envolvia remover os 

deuses estrangeiros do meio deles –, não há relatos de que isso realmente tenha acontecido. Ao longo de todo o  

livro, o cumprimento das ordens de Josué (ou de Moisés) são mencionados como exemplos de obediência. Mas  

a ausência disso no fim do livro deixa em aberto o apelo de Josué. O apelo central do livro para servir ao  

Senhor não se destinava apenas à geração de Josué, mas também a cada nova geração do povo de Deus que ler  

ou ouvir essa mensagem.

Quantas vezes você prometeu ao Senhor que faria algo, mas não o fez? Por que não o fez? O que sua resposta lhe  

diz sobre a graça de Deus?

Quinta-feira, 25 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 17

Terminando bem
5. Leia as últimas palavras do livro de Josué, que foram escritas por um editor inspirado por Deus (Js 

24:29-33). De que forma essas palavras não se referem apenas ao passado (a vida de Josué), mas também 

ao futuro?

O epílogo, que relata a morte de Josué e Eleazar, o sumo sacerdote, encerrou o livro de Josué com um final  

sóbrio. Ao descrever o enterro de Josué, de Eleazar e dos ossos de José, o autor apresentou um contraste entre a 

vida fora da Terra Prometida e o início da vida dentro dela. Não havia mais necessidade de ficar vagando. Os  

restos mortais dos líderes não precisavam mais ser carregados com eles. Os patriarcas sepultaram seus parentes  

na caverna “de Macpela, em frente de Manre, que é Hebrom” (Gn 23:13, 19; 25:9, 10), enquanto os ossos de 

José foram sepultados em Siquém, no campo que Jacó havia comprado “dos filhos de Hamor” (Gn 33:19). 

Agora, a nação enterrava seus líderes no território de sua própria herança, expressando assim um senso de 

permanência.  As promessas  feitas  aos  patriarcas  haviam sido cumpridas.  A fidelidade de  Yahweh é  o  fio 

condutor da história que liga a posteridade de Israel ao seu presente e futuro.

Os últimos parágrafos do livro ligam toda a narrativa a uma história maior no passado e também abrem o  

caminho para o futuro. O ex-arcebispo da Cantuária (Inglaterra), George Carey, em um discurso proferido na 

Igreja da Santíssima Trindade, em Shrewsbury, declarou que a Igreja Anglicana estava “a uma geração da 

extinção”.

De fato, a igreja está sempre a uma geração da extinção, e assim foi com o povo de Deus do AT. Um grande  

capítulo da história de Israel havia chegado ao fim. O futuro do povo dependia do tipo de resposta que ele daria 

às muitas perguntas que dizem respeito ao futuro: Israel seria fiel ao Senhor? Será que conseguiria continuar a  

tarefa inacabada de possuir toda a Terra Prometida? Conseguiria se apegar a Yahweh e não se envolver com a  

adoração de ídolos? Sob o comando de Josué, uma geração permaneceu fiel ao Senhor, mas será que a próxima 

geração manteria a mesma direção espiritual traçada por seu grande líder? Cada geração sucessiva do povo de 



Deus, ao ler o livro de Josué, deve responder a essas mesmas perguntas. Seu êxito depende das respostas que 

derem em sua vida cotidiana e de como se relacionarem com as verdades que receberam.

Josué, assim como Paulo, podia dizer: “Combati o bom combate” (2Tm 4:7). Qual foi a chave para o sucesso de  

Josué? Que decisões você precisa tomar hoje para terminar com a mesma certeza da salvação?

Sexta-feira, 26 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 18

Estudo adicional
Leia, de Ellen G. White, Patriarcas e Profetas, p. 456-459 (“As últimas palavras de Josué”).

“Entre as multidões que saíram do Egito havia muitos que tinham sido adoradores de ídolos; e tal é o poder do  

hábito que a prática continuou secretamente, até certo ponto, mesmo depois do estabelecimento em Canaã. 

Josué tinha consciência desse mal entre os israelitas e percebeu claramente os perigos que resultariam disso.  

Ele desejava sinceramente ver uma reforma completa entre o exército hebreu. [...] Embora uma parte da hoste  

hebraica fosse adoradora espiritual, muitos eram meros formalistas. [...] Alguns eram idólatras de coração, que 

se envergonhariam de se reconhecer como tais” (Ellen G. White, Signs of the Times, 19 de maio de 1881).

“Essa solene aliança foi registrada no livro da lei, para ser sagradamente preservada. Josué ergueu então uma 

grande pedra debaixo de um carvalho que estava junto ao santuário do Senhor. ‘E disse Josué a todo o povo:  

Eis que esta pedra nos será por testemunha, porque ela ouviu todas as palavras do Senhor, que Ele nos falou;  

portanto vos será por testemunha, para que não negueis o vosso Deus.’ Aqui Josué afirma claramente que suas  

instruções e advertências ao povo não eram suas próprias palavras, mas as palavras de Deus. Essa grande pedra 

permaneceria  para  testificar  às  gerações  seguintes  [...]  e  seria  uma  testemunha  contra  o  povo,  caso  eles 

voltassem a se degenerar em idolatria” (Ellen G. White, Signs of the Times, 26 de maio de 1881).

Perguntas para consideração

1. Discuta o significado da expressão: “O Senhor [...] é Deus santo, Deus zeloso” (Js 24:19). Em que sentido 

Ele é um Deus zeloso?

2. Nosso  amor  por  Deus  está  ligado  à  liberdade  de  escolha  que  Ele  concede?  Poderíamos  amar  se  não 

tivéssemos liberdade? O amor pode ser forçado?

3. Como os líderes de hoje podem passar a tocha para a próxima geração?

4. Em toda a vida de Josué os israelitas serviram ao Senhor.  Que conclusão você gostaria que as pessoas 

tirassem sobre a sua vida?



Respostas às perguntas da semana: 1. Em Josué 24:2 a 13, Deus relembra Sua fidelidade desde Abraão até a 

conquista de Canaã, destacando que tudo foi obra Dele, não de Israel. Suas promessas foram cumpridas na 

conquista da terra de Canaã. 2. Josué exigiu uma decisão radical:  servir só a Yahweh com “integridade” e 

“fidelidade”. 3. Israel  prometeu  fidelidade  à  aliança  com Deus,  mas  Josué  desafiou  sua  sinceridade,  pois 

conhecia seu coração propenso à idolatria. 4. A repetição do apelo revela que confissões verbais não bastam – 

era necessário abandonar ídolos concretos. 5. O epílogo aponta para o futuro: a menção da terra não totalmente 

conquistada,  a  fidelidade temporária e  os ossos de José prenunciam tanto a apostasia  em Juízes quanto a 

esperança escatológica.

Resumo da Lição 13

Escolham hoje | 4º Trimestre 2025
TEXTO-CHAVE: Js 24:15  FOCO DO ESTUDO: Js 24; Gn 12:7; Dt 17:19; Dt 5:6; 1Rs 11:2, 4 , 9; 2Tm 4:7, 

8

ESBOÇO

Introdução: No estilo mosaico, o livro de Josué termina com um discurso no qual o líder exorta o povo a se 

comprometer  com uma decisão.  Após uma vida longa e  marcada por  desafios,  Josué está  preparado para 

concluir sua missão. Na primeira parte do discurso, as palavras dele são de Yahweh, relatando o que Deus fez  

por Israel desde o chamado de Abraão (Js 24:1-13). Ao usar 19 verbos na primeira pessoa, Deus reforça o papel 

passivo de  Israel  nessa  empreitada,  em contraste  com o uso repetido da  segunda pessoa  “você/seu” para  

descrever Israel.

A segunda parte do discurso começa com o advérbio “agora” (atta), introduzindo o úl- timo chamado de Josué 

para uma resposta presente, um apelo ao povo para exercer sua liberdade de escolha. Segue-se uma cerimônia  

de renovação da aliança, na qual duas testemunhas foram estabelecidas: o próprio povo e outro memorial de 

pedra. Ainda ecoando o fim de Deuteronômio, o diálogo entre Josué e o povo estabeleceu uma tensão entre  

duas trajetórias: uma em direção à conformidade, estabilidade e unidade; e outra em direção à deslealdade, 

incerteza e desintegração. Nessa encruzilhada, cada decisão individual repousava. Josué deixou sua escolha 

clara no centro do capítulo: “Eu e a minha casa serviremos o Senhor” (Js 24:15).

O livro conclui com três sepulturas (Js 24:29-33). A nota sobre o local de descanso final dos restos mortais de 

José encerrou um ciclo que começou em Gênesis. Como a morte de Arão e Moisés em Deuteronômio, as 

mortes de Josué e Eleazar marcaram o fim de uma era. Nas águas desconhecidas dessa nova era, Israel podia  

confiar no compromisso inabalável de Deus com Suas promessas.

COMENTÁRIO

Em Siquém novamente



Na Bíblia, geografia também é teologia. A providência de Deus em trazer Israel a Siquém para essa renovação 

da  aliança  não  fora  coincidência.  Séculos  antes,  Jacó  esteve  em  Siquém  quando  Deus  apareceu  a  ele,  

instruindo-o a ir para Betel (Gn 35:1). Em pre- paração para a jornada, Jacó orientou sua família: “Joguem fora  

os deuses estranhos que há no meio de vocês, purifiquem-se e troquem de roupa” (Gn 35:2). O povo obedeceu, 

entregando seus deuses estrangeiros e os anéis ornamentais, que foram enterrados sob um carvalho. Como 

resultado, o terror de Deus esteve sobre os habitantes de Canaã até que Jacó chegou a Betel para construir um 

altar  em honra a Yahweh (Gn 35:3-7).  Em Betel,  Deus reafirmou Sua promessa a Jacó em termos faJacó 

chegou  a  Betel  para  construir  um  altar  em  miliares:  “Eu  Sou  o  Deus  Todo-Poderoso;  seja  fecundo  e  

multiplique-se; uma nação e multidão de nações sairão de você, e reis procederão de você. A terra que dei a  

Abraão e a Isaque darei também a você e, depois de você, à sua descendência” (Gn 35:11, 12).

Da mesma forma, Josué promoveu um reavivamento espiritual, reafirmando o compromisso de Deus com Suas 

promessas. De pé na mesma região em que os ídolos haviam sido enterrados por Jacó, Josué lembrou Israel 

sobre o perigo da idolatria e a importância da fidelidade (Gn 35:2-4; comparar com Js 24:14, 15, 19, 20). Nesse 

ponto, os filhos de Israel estavam na mesma encruzilhada. Siquém era um lugar de decisão, um lugar para olhar  

para o futuro, sem esquecer o passado. Tal escolha determinaria não apenas o destino individual, mas também o 

coletivo, de Israel. A remoção dos deuses estrangeiros em Siquém consolidou a identidade singular da casa de  

Jacó. A questão no tempo de Josué era se Israel permaneceria com as características de Israel.

Eu ou nós?

Uma das diferenças de cosmovisão entre a sociedade ocidental moderna e a sociedade no mundo bíblico é a 

relação  entre  personalidade  individual  e  coletiva.  No  contexto  temporal,  as  escolhas  individuais  sempre 

estiveram associadas ao impacto na comunidade como um todo. Essa ideia é demonstrada em Josué 24:6, onde 

Deus  declara:  “Quando  tirei  os  seus  pais  do  Egito,  vocês  chegaram até  o  mar”,  mesmo que  muitos  dos 

presentes ainda não tivessem nascido na época do êxodo.

Wheeler Robinson foi o primeiro estudioso a aplicar o conceito de “personalidade coletiva” ao texto bíblico. O 

conceito, que vem da lei inglesa, refere-se ao “fato de que um grupo ou corpo pode ser considerado legalmente 

como  um  indivíduo,  possuindo  os  direitos  e  deveres  de  um  indivíduo”  (J.  W.  Rogerson,  “Corporate 

Personality,” The Anchor Bible Dictionary [Nova York: Doubleday, 1992], p. 1156). Robinson usou o termo 

em dois sentidos: responsabilidade coletiva e representação coletiva. Embora tenha sido criticado por falta de 

precisão e pelo uso de princípios antropológicos, que hoje são ultrapassados, a ideia de Robinson não deve ser  

totalmente ignorada. Em estudos bíblicos, seu conceito foi apropriadamente atualizado como “solidariedade 

coletiva”, que se refere à “oscilação ou relação recíproca entre o indivíduo e a comunidade que existia na mente 

semítica. O ato do indivíduo não é meramente um ato individual, pois afeta a comunidade e vice-versa. O 

indivíduo é frequentemente representativo da comunidade e vice-versa” (G. K. Beale, The Right Doctrine From 

the Wrong Texts? Essays on the Use of the Old Testament in the New [Grand Rapids, MI: Baker Academic, 

1994], p. 37).

A solidariedade coletiva não é apenas uma realidade inegável por trás do texto bíblico – e ainda viva em muitas 

sociedades que enfatizam a interdependência, a conformidade e a forte identidade familiar hoje –, mas também 



um pressuposto básico da tipologia bíblica. Na verdade, esse conceito esteve no centro do evangelho. No lado 

negativo, embora não sejamos responsáveis pelo pecado de Adão, seu fracasso abriu a porta para o mal, cuja 

influência ninguém, exceto Cristo, foi capaz de conter de forma plena. Como disse Paulo, “Portanto, assim 

como por um só homem entrou o pecado no mundo, e pelo pecado veio a morte, assim também a morte passou 

a toda a humanidade, porque todos pecaram” (Rm 5:12). No lado positivo, a vitória de Cristo como o novo 

Adão, o representante da nova humanidade, trouxe a influência do bem e a possibilidade de vitória para todos: 

“Um  morreu  por  todos;  logo,  todos  morreram”  (2Co  5:14).  Paulo  complementou  essa  noção  dizendo: 

“Portanto, assim como, por uma só ofensa, veio o juízo sobre todos os seres humanos para condenação, assim 

também, por um só ato de justiça, veio a graça sobre todos para a justificação que dá vida” (Rm 5:18).

Liberdade individual

No contexto das bênçãos e maldições temporais da aliança, Deus nunca lidou com Seu povo individualmente.  

A imagem do NT da igreja como o corpo de Cristo está enraizada nesse entendimento social. No AT, a soma 

das decisões individuais sempre afetava o povo como um todo. Esse conceito ficou evidente na oração de  

Daniel, na qual ele buscou perdão por pecados que não havia cometido pessoalmente (Dn 9).

No entanto, a Escritura afirma claramente o valor da liberdade individual. De acordo com Ezequiel, “A pessoa 

que pecar, essa morrerá. O filho não pagará pela iniquidade do pai, nem o pai pagará pela iniquidade do filho. A 

justiça do justo ficará sobre ele, e a maldade do ímpio cairá sobre este” (Ez 18:20; compare com Dt 24:16). De 

um ponto  de  vista  eterno,  Deus  lidará  conosco individualmente.  Podemos enfrentar  as  consequências  dos 

pecados dos outros, mas não a culpa deles.

O discurso final de Josué apresentou essa tensão entre identidade coletiva e individual.  Enquanto, em um 

sentido coletivo, ele mencionou os atos de redenção de Deus no passado e fez alusão aos atos de juízo de Deus  

no futuro, seu apelo foi individual. Essa liberdade individual deve ser entendida dentro dos limites da aliança.  

Na verdade, a liberdade sem forma é um vácuo. As pessoas podem decidir se vão se casar, mas, uma vez que 

concordam em se casar, elas ficam vinculadas dentro dos limites da aliança do casamento. Em termos práticos, 

a liberdade desenfreada se transforma em escravidão.

Na  linguagem bíblica,  é  importante  notar  que  ser  liberto  da  escravidão  é  chamado  de  redenção,  não  de 

liberdade. Quando Israel deixou o Egito, não se tratou apenas de poder escolher se serviria ou não, mas sim de  

ter a liberdade de escolher a quem servir. De fato, “o desafio de Josué consolida o argumento de que os que se  

tornam Israel são aqueles que são escolhidos e resgatados por Yahweh. Aqueles que permanecem Israel são  

aqueles  que  escolhem  e  servem  Yahweh”  (Mark  Ziese, Joshua [Joplin,  MO:  College  Press  Publishing 

Company, 2008], p. 383). Nesse sentido, “liberdade é o estado que emerge depois que Deus agiu para remover 

todos  os  obstáculos,  sociais,  espirituais  (pecado  e  morte),  econômicos  e  institucionais,  que  bloqueiam  o 

propósito para o qual fomos criados. Esse propósito é conhecer, amar, adorar e desfrutar de Deus para sempre”  

(Esau McCaulley, “Freedom”, em Douglas Mangum, ed., The Lexham Theological Wordbook, Logos Edition 

[Bellingham, WA: Lexham, 2014]).



Liberdade é o presente mais poderoso que Deus dá às Suas criaturas. No entanto, como a história humana 

mostrou,  também é o mais  perigoso porque pode ser  mal  utilizado,  com consequências  terríveis.  Deus é, 

essencialmente, amor, e não há amor sem liberdade. Portanto, a questão não é se temos liberdade, mas como 

usamos esse presente incrível. Essa questão foi abordada no fim do livro de Josué.

APLICAÇÃO PARA A VIDA

O desafio da liberdade

Não é fácil  ser  livre.  Essa ideia  é  demonstrada na história  de Israel,  a  quem Deus levou ao deserto para 

aprender a essência da liberdade. Embora esse período tenha sido prolongado, a escola do deserto não deveria  

ter durado mais do que um ano e meio – aproximadamente o tempo entre o Êxodo e a chegada em Cades-

Barneia (Êx 19:1; Nm 10:11; Dt 1:2).

1. Por que precisamos aprender a exercer a liberdade?

2. Se você é pai ou mãe, pense em como pode ensinar seus filhos a usar o livre-arbítrio. Discuta suas ideias.

3. Como circunstâncias difíceis podem impulsionar nosso aprendizado?

Idolatria atualmente

Considere a seguinte definição de ídolo proposta por Martinho Lutero em seu comentário sobre o primeiro  

mandamento em seu Grande Catecismo: “A confiança e a fé do coração sozinhas formam tanto Deus quanto  

um ídolo. [...] Aquilo a que seu coração se apega e em que confia, esse é realmente seu Deus” (Martinho 

Lutero, Luther’s Large Catechism; trad. por John Nicholas Lenker [Minneapolis, MN: Luther Press, 1908], p. 

44). A idolatria era uma característica básica da cultura nos tempos bíblicos. De fato, era uma ameaça contínua 

ao povo de Deus que, por fim, levou Israel e Judá ao cativeiro.

Embora, como adventista do sétimo dia, você não adore estátuas de deuses, como a idolatria ainda pode ser  

uma ameaça à sua fé?

O fim

Assim como Deuteronômio, o livro de Josué termina com uma referência a locais de sepultamento. Parece  

estranho concluir um livro que é predominantemente sobre vitórias com esse tipo de detalhe.

1. Por que você acha que o livro termina dessa maneira?

2. Que  mensagem Deus  está  transmitindo sobre  a  natureza  da  liderança  e  Seu  controle  contínuo  sobre  a 

história?

3. Como essa mensagem pode afetar sua perspectiva sobre liderança e a supervisão divina da igreja?



O trabalho dos sonhos

Chile | Jenny

Jenny  nunca  planejou  se  mudar  dos  Estados Unidos  para  o  Chile.  Quando  se  graduou  na Universidade 

Andrews, ela se voluntariou para ensinar inglês por um ano no Chile. Ela pensou que voltaria para os Estados 

Unidos no final do ano. Mas cinco anos depois, ela se viu dando aulas de Bíblia na Universidade Adventista do 

Chile.

Eis o que aconteceu.

Desde  que  era  pequena,  Jenny  queria  ser  missionária.  Enquanto  concluía  os estudos  de  Teologia  na 

Universidade Andrews em Michigan, ela falou sobre seu desejo com um de seus professores. O professor havia 

ajudado  outro  aluno  a  ir  para o  Chile  por  um  ano  com  o  Serviço  Voluntário  Adventista,  e  sugeriu  que 

Jenny considerasse um caminho similar.

Jenny gostou da ideia. Depois de se formar na universidade, ela visitou o site VividFaith.org, um site da Igreja 

Adventista onde as pessoas podem se inscrever em vagas com o Serviço Voluntário Adventista. Ela viu uma 

vaga no Chile e enviou seu currículo. Em pouco tempo, ela foi aceita e estava viajando para o Chile para  

passar um ano ensinando inglês no centro de influência.

Jenny não poderia estar mais contente! O ano passou em uma enxurrada de aulas de inglês, estudos bíblicos e 

amizades. Jenny foi convidada para ficar um segundo ano, e ela concordou.

No final do segundo ano, ela falava espanhol fluentemente, e a Missão Central do Chile da Igreja Adventista 

estava procurando um assistente bilíngue. Ela recebeu a oferta do cargo como voluntária. Jenny aceitou e, pelos 

três anos seguintes, administrou os registros de membros da igreja, treinou secretárias da igreja, e atuou como 

líder local do Serviço Voluntário Adventista – a mesma organização para a qual ela era voluntária.

Ao longo do caminho, ela também se casou com um chileno. Jenny não poderia estar mais feliz!

Então, a Universidade Adventista do Chile ligou, perguntando se ela estaria disposta a dar aulas de Bíblia. 

Jenny estava muto entusiasmada por voltar às suas raízes depois de se graduar em Teologia na Universidade 

Andrews.

Quando  ela  se  tornou  uma residente  legal  no  Chile,  ela  fez  a  transição  para  ser professora  de  Bíblia  na 

universidade. Pela primeira vez em cinco anos, ela não fazia parte do Serviço Voluntário Adventista, mas era 

uma funcionária de tempo integral na universidade.

Hoje, Jenny é uma dos cinco professores de Bíblia na universidade. Ela e os outros professores dão aulas gerais  

da Bíblia que são exigidas para todos, exceto os estudantes de teologia na universidade. Os estudantes de 



teologia têm suas próprias aulas. Muitos dos alunos de Jenny aprendem sobre Deus e a Bíblia pela primeira vez 

em suas aulas. Cerca de três quartos dos 3.000 alunos da universidade vêm de famílias não adventistas.

Jenny, que tem 28 anos, não poderia estar mais feliz. Ser missionária do Serviço Voluntário Adventista abriu as 

portas para uma carreira que ela nunca sonhou ser possível.

“Eu queria vir ao Chile por um ano e agora já se passaram mais de seis anos”, disse  ela. “Eu sinto que era aqui 

que Deus me queria”.

A oferta deste trimestre,  também conhecida como oferta para projetos missionários,  irá para projetos na  

Universidade  Adventista  do  Chile,  em  Chillán,  no  Chile. Um projeto  é  abrir  um  centro  para  o  Serviço  

Voluntário Adventista que enviará 30 missionários para o mundo a cada ano. O centro terá cinco salas de  

aula  para  treinar  alunos  a  serem missionários  e  um auditório  com 250  lugares.  No  segundo projeto  da 

universidade,  os  dormitórios  serão  ampliados  para  permitir  que  mais  50 alunos  vivam  no  campus.  

Atualmente, a universidade tem cerca de 3.000 alunos, a maioria deles não é adventista e vive fora do campus.  

Os novos quartos  do dormitório estarão disponíveis  para todos,  mas são especialmente  necessários  para  

os alunos  adventistas  de  Teologia  e  Educação que vêm para a  universidade de  lugares  distantes  e  estão  

estudando para trabalhar nas igrejas e escolas adventistas. Muito obrigado por sua oferta generosa.

Por Andrew McChesney

Dicas para a história

• Mostre a América do Sul e Chillán, Chile no mapa.

• Assista a um vídeo curto no YouTube sobre Jenny em: bit.ly/Jenny-SAD.

• Faça o download das fotos desta história pelo Facebook: bit.ly/fb-mq.

Comentário da Lição da Escola Sabatina – 4º Trimestre de 2025

Tema geral: Josué

Lição 13 – 20 a 26 de dezembro

Escolham hoje

Autor: Volney da Silva Ribeiro

Editoração: Lucas Diemer de Lemos

Revisão: Rosemara Franco Santos

 

http://bit.ly/fb-mq.
http://bit.ly/Jenny-SAD.


Minha decisão hoje

O cenário de Josué 24 apresenta uma das cenas mais solenes da história de Israel: um povo 
reunido diante de seu líder idoso para renovar a aliança com Deus. Josué, consciente de que 
sua vida se aproximava do fim e de que não havia um sucessor humano designado, conduz o 
povo a lembrar que o verdadeiro Rei de Israel sempre fora Yahweh. Deus Se apresenta como o 
grande Soberano que liberta, guia e protege, e Israel é chamado a responder com lealdade. O 
prólogo histórico lembra que tudo o que o povo possui é resultado da ação graciosa de Deus. 
Por isso, a aliança é baseada em gratidão: a obediência é o fruto natural de um coração que 
reconhece viver da misericórdia divina.

Josué destaca que a fidelidade é uma decisão renovada diariamente, feita com consciência e 
responsabilidade.  Ele  ensina  que  a  liderança  espiritual  começa  no  lar,  com  exemplos  de 
obediência e confiança em Deus, por meio de uma vida coerente e íntegra. Essa renovação da 
aliança também evidencia que Israel não dependia de um rei humano para prosperar, pois sua 
verdadeira  segurança estava em permanecer  sob o governo amoroso,  justo e  protetor  de 
Yahweh. Para nós, hoje, o apelo continua o mesmo: escolher de forma intencional viver sob o 
senhorio de Cristo,  permitindo que Ele oriente nossas decisões e nos mantenha firmes na 
aliança. 

Israel em Siquém

A cena em Siquém é profundamente simbólica: o povo se reúne justamente no lugar em que 
Abraão ouviu pela primeira vez a promessa da terra. Agora, séculos depois, aquela promessa 
estava cumprida diante de seus olhos. É nesse mesmo solo que Josué os chama a lembrar que 
toda a história  deles é a  história  das obras de Deus.  Em Josué 24:2-13,  o Senhor fala  em 
primeira pessoa e repete várias vezes: “Eu tomei… Eu dei… Eu enviei… Eu livrei”. É como se 
Deus dissesse: “Vocês existem porque Eu intervim. Vocês caminham porque Eu os sustentei. 
Vocês possuem esta terra porque Eu lutei por vocês”. Assim, o povo é lembrado de que não é o 
autor de sua própria história, mas objeto da graça divina. Essa consciência de que tudo é um 
dom de Deus deveria produzir humildade e fidelidade sincera.

Ao narrar a história deles, Deus lembra que, ainda que a geração presente não tenha visto o 
Êxodo nem pisado no Horebe,  eles  pertenciam ao mesmo povo da aliança,  ou seja,  cada 
geração precisava apropriar-se pessoalmente das obras de Deus. Isso nos mostra que não 
basta saber o que Deus fez no passado. Hoje, é preciso que cada um de nós tenha os seguintes 
questionamentos: O Deus que libertou Israel no passado está atuando em minha vida hoje? 
Estamos nós renovando a aliança com Ele, rejeitando nossos próprios “ídolos modernos”, como 
orgulho, consumismo e autossuficiência? A história de Israel nos mostra que, quando cada 
geração escolhe renovar sua fidelidade, Deus continua a agir com poder no meio do Seu povo.

Integridade e fidelidade



No  apelo  de  Josué,  Israel  é  confrontado  com  uma  decisão  que  definiria  sua  identidade 
espiritual: permanecer leal ao Criador, vivendo como um povo distinto e consagrado, ou diluir-
se entre as nações idólatras ao redor. Servir ao Senhor “com integridade e com fidelidade” 
envolve duas dimensões inseparáveis. Primeiro, Josué chama o povo a temer o Senhor, com 
uma reverência  profunda que nasce do reconhecimento da grandeza santa  de Deus e  da 
própria fragilidade humana. Esse temor reverente produz obediência e molda o caráter.

Em seguida, Josué descreve o serviço esperado com os termos hebraicos tamim (integridade), 
ligado  à  ideia  de  algo  inteiro,  completo,  sem  duplicidade,  como  os  sacrifícios  perfeitos 
oferecidos  no  altar;  e ’emet (fidelidade),  que  expressa  constância,  firmeza  e  confiabilidade, 
qualidades que refletem o próprio caráter de Deus, cuja fidelidade sustentou Israel desde o 
início.  Josué convida o povo a responder à graça divina com a mesma lealdade que Deus 
sempre demonstrou. Trata de obedecer por uma devoção que brota do coração e se traduz em 
uma vida coerente e grata. Essa mesma convocação chega a nós hoje: servir a Cristo com 
inteireza  de  vida,  combatendo  tudo  que  compete  por  nossa  atenção  e  renovando  nosso 
compromisso diário com Ele.

Obediência consciente e voluntária

O relato final  de Josué mostra que Deus valoriza a liberdade humana: Israel  é chamado a 
escolher  a  quem  servir,  não  por  imposição  humana,  mas  por  uma  decisão  consciente  e 
voluntária que nasce do reconhecimento da graça e da soberania de Deus. Embora o povo 
responda com entusiasmo, Josué reage de modo surpreendente. Em vez de elogiar a decisão 
do povo, ele enfatiza a seriedade do compromisso, lembrando que servir ao Senhor não é algo 
baseado em emoção. Josué conhecia bem a história da primeira geração que, embora tivesse 
prometido  obedecer,  rapidamente  quebrou  a  aliança,  por  isso  ele  os  confronta  com  a 
realidade: seguir a Deus envolve responsabilidade e compreensão clara das consequências da 
desobediência.

Ele também destaca que a decisão deve ser pessoal, não motivada pela influência de um líder, 
por mais espiritual que seja, e que o verdadeiro serviço a Deus não se limita à observância 
externa, mas exige dependência constante da graça divina. Servir a Deus, portanto, é um ato 
de entrega que envolve tanto a vontade humana quanto a ação transformadora do Espírito. O 
coração humano, por si só, não consegue ser fiel. É apenas por meio de um relacionamento 
vivo com o Senhor que alguém pode permanecer firme na aliança.

Chamado à fidelidade

A  insistência  de  Josué  em  repetir  o  apelo  revela  que  o  coração  humano  não  se  inclina 
espontaneamente para Deus. Hoje também podemos carregar “deuses” que não vêm de terras 
distantes,  mas que habitam discretamente “no meio”  do nosso cotidiano.  Josué sabia  que 
decisões espirituais não se solidificam por declarações emotivas ou sensacionalistas, mas por 



um exercício contínuo de inclinar o coração, um movimento consciente e relacional. O verbo 
hebraico “natah” mostra justamente isso: assim como Deus Se inclina para ouvir Seu povo, Seu 
povo deve se inclinar para ouvi-Lo.

A obediência verdadeira não é um cumprimento mecânico de regras, mas uma resposta viva à 
voz de Deus. O fato de o texto não registrar explicitamente a remoção dos ídolos sugere que a 
decisão externa não basta sem uma transformação interna. O livro de Josué termina deixando 
um apelo aberto para cada nova geração, lembrando-nos de que prometer é fácil, cumprir é 
um desafio, e esse contraste ressalta a paciência e a graça abundantes de Deus, que continua 
Se inclinando para nós enquanto aprendemos a nos inclinar para Ele. 

Herança, legado e permanência

O encerramento do livro de Josué celebra a vida fiel do líder e o cumprimento das promessas 
feitas aos patriarcas. Ele também se direciona para o futuro espiritual de Israel. O enterro de 
Josué, de Eleazar e dos ossos de José sinaliza o fim de um ciclo de peregrinações e o início de 
uma vida enraizada na Terra Prometida,  marcando o cumprimento visível  da fidelidade de 
Deus. Entretanto, esses relatos finais funcionam como um alerta implícito: se a fidelidade de 
Yahweh é constante, a resposta humana precisa ser renovada a cada geração.

Assim como a igreja hoje está sempre a “uma geração da extinção”, também Israel dependia 
da decisão de seus filhos e netos de permanecerem firmes na aliança, de resistirem à idolatria 
e de concluírem a missão inacabada de conquistar toda a terra. O legado de Josué nos convida 
a refletir sobre que escolhas diárias fortalecem sua caminhada e o aproximam da certeza da 
salvação. O futuro da igreja, da família e da fé pessoal continua sendo moldado pela maneira 
como cada geração responde ao chamado permanente de Deus à fidelidade e à missão. 

Conclusão

Josué nos lembra que viver na “Terra Prometida” exige maturidade espiritual e constância na 
aliança; por isso, em Siquém, Israel reconheceu que toda a sua história era fruto da graça 
divina. A partir dessa consciência, fica claro que a verdadeira fidelidade surge de um coração 
que se inclina para ouvir  a voz do Senhor.  Além disso,  servir  a Deus requer integridade e 
dependência do Espírito, pois decisões meramente emotivas não sustentam um compromisso 
duradouro.  Contudo,  assim  como  no  passado,  ídolos  antigos  e  modernos  continuam 
disputando nosso coração, e, por essa razão, cada geração precisa renovar conscientemente 
sua  aliança  e  viver  sob  o  governo  de  Cristo  com  gratidão  e  responsabilidade.  Portanto, 
terminar bem, como Josué, depende das escolhas espirituais que fazemos hoje, escolhas estas 
que moldam nosso caráter e influenciam a fé daqueles que virão depois de nós.

Conheça o autor dos comentários deste trimestre: Volney da Silva Ribeiro é professor, escritor e 
teólogo.  É  graduado em Letras  (português e  espanhol)  e  em Teologia.  Além disso,  é  pós-



graduado em Gestão Educacional. Foi diretor pedagógico e administrativo de escola particular 
(2008 a 2010),  vice-diretor  de uma creche-escola (2024 e 2025)  e  consultor  pedagógico da 
Associação Cearense da Igreja Adventista do Sétimo Dia (2020 a 2022). Desenvolve o ministério 
de pregação há mais de duas décadas e serve a Deus atualmente como primeiro-ancião na 
Igreja Adventista do Sétimo Dia de Aldeota, em Fortaleza, Ceará.


