
Lição 12

13 a 19 de dezembro

Deus é fiel | 4º Trimestre 2025

Sábado à tarde

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 5

VERSO PARA MEMORIZAR: “Nenhuma promessa falhou de todas as boas palavras que o  

Senhor havia falado à casa de Israel; tudo se cumpriu” (Js 21:45).

LEITURAS DA SEMANA: Js 21:43-45; 2Tm 2:11-13; Js 23; Ap 14:10, 19; Dt 6:5

Quando John F. Kennedy fez seu discurso de posse da presidência dos Estados Unidos, em 20 de janeiro de 

1961,  seu  discurso  tinha  apenas  1.366 palavras,  mas  deixou  uma  marca  indelével  na  mente  dos  norte-

americanos. Ao incentivar seu país a se concentrar em suas responsabilidades e não em seus privilégios, ele 

disse: “Sendo a boa consciência nossa única recompensa segura, e a história, a juíza final de nossos atos; 

avancemos para conduzir a terra que amamos, pedindo Sua bênção e Sua ajuda, mas sabendo que aqui na Terra 

a obra de Deus deve ser, verdadeiramente, obra nossa.”

Quando Josué, o líder idoso dos israelitas, sentiu que estava chegando ao fim de sua vida, ele decidiu se dirigir 

aos líderes da nação e aos israelitas (Js 23 ; 24). Josué 23 se concentra mais no futuro e em como adorar a 

Deus: exclusivamente.  Josué 24 analisa  os  atos  fiéis  de Deus no passado,  com o objetivo de levar  a  uma 

decisão sobre quem merece ser adorado: Yahweh.

Nesta semana, estudaremos o primeiro discurso de Josué, no qual ele fez uma retrospectiva das vitórias de 

Israel, mas, ao mesmo tempo, estabeleceu o caminho do sucesso futuro para a nação.

Domingo, 14 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 6

Tudo se cumpriu



1. O que Josué 21:43-45 diz a respeito de Deus? Como essas palavras se aplicam não apenas à Terra Prometida 

histórica, mas também à realidade de nossa salvação? 2Tm 2:11-13

Esses versos representam o clímax do livro e resumem sua teologia central. Eles destacam um dos principais 

temas  de  todo  o  livro:  a  fidelidade  de  Yahweh  à  aliança.  Ele  mantém  Suas  promessas  e  cumpre  Seus  

juramentos.  Essa pequena seção também resume todo o conteúdo do livro até agora.  Josué 21:43 fala da 

alocação e do assentamento da terra (capítulos 13–21), enquanto Josué 21:44 refere-se às vitórias conquistadas 

sobre os inimigos e ao controle obtido sobre a terra (capítulos 1–12). Toda essa retrospectiva é vista pelo 

prisma da fidelidade de Deus. Os israelitas deveriam sempre se lembrar de que nunca poderiam reivindicar as 

vitórias sobre seus inimigos ou a Terra Prometida como sua herança, exceto pela lealdade de Deus à Sua 

palavra.

Ele deu “toda a terra” (Js 21:43, itálico acrescentado), livrou-os de “todos os seus inimigos” (Js 21:44, itálico 

acrescentado)  e,  segundo  “todas as  boas  palavras”  que  havia  dito,  “tudo se  cumpriu”  (Js  21:45,  itálico 

acrescentado).  A repetição da palavra kol (que significa  “tudo”,  “toda”,  etc.)  seis  vezes em três  versos (Js 

21:43-45) enfatiza mais uma vez a verdade de que a terra era uma dádiva de Yahweh, e Israel não podia levar 

nenhum crédito por tê-la recebido. Foi o Senhor quem jurou “dar” a terra e quem “entregou” seus inimigos em 

suas mãos.

Todo o sucesso de Israel deveria ser atribuído exclusivamente à iniciativa divina e à confiabilidade de Deus. 

Isso é igualmente verdadeiro com relação à nossa salvação: “Pela graça vocês são salvos, mediante a fé; e isto  

não vem de vocês, é dom de Deus; não de obras, para que ninguém se glorie” (Ef 2:8, 9).

Enfatizando a fidelidade de Deus, Paulo também escreveu: “Fiel é esta palavra: ‘Se já morremos com Ele,  

também viveremos com Ele; se perseveramos, também com Ele reinaremos; se O negamos, Ele, por sua vez,  

nos negará; se somos infiéis, Ele permanece fiel, pois de maneira nenhuma pode negar a Si mesmo’” (2Tm 

2:11-13).

Como a fidelidade de Deus em cumprir Suas promessas nos dá a confiança de que nenhuma de Suas promessas  

para o futuro falhará? (Ver 1Co 10:13; 2Co 1:18-20.)

Segunda-feira, 15 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 7

Sinal de preocupação
A gloriosa conclusão de toda a seção (Js 21:43-45) traz em si a condição cumprida da obediência. O sucesso 

nunca  é  automático;  ele  está  sempre ligado  à  obediência  à  Palavra  de  Deus.  Assim,  a  distribuição  do 

território, além de ser o símbolo da fidelidade de Deus a Israel (Ne 9:8), abriu espaço para um desdobramento 

futuro que dependeria da atitude de Israel: a nação seria capaz de preservar o que havia sido conquistado?



2. Leia Josué 23:1-5. Quais são as principais ideias da introdução de Josué?

O discurso de Josué passou do orador idoso (enfatizado duas vezes) para o público, que agora teria de levar 

adiante a missão confiada a eles por Deus. O líder de Israel descreveu como a conquista da terra foi possível: o 

Senhor havia lutado por eles. Ainda que, por causa de sua infidelidade e descrença, os israelitas tivessem que se 

envolver em guerras após o êxodo, não foi por meio de seu poder militar que eles conseguiram possuir a terra, 

mas pela intervenção de Deus.

O Senhor deu a Israel descanso de seus inimigos, mas ainda restavam algumas nações que precisavam ser 

eliminadas.  A vitória  não  era  uma  realidade consumada  e  imutável  para  Israel,  mas  uma  possibilidade 

sempre presente pela confiança constante e fiel na ajuda disponível de Deus.

3. Quais são as semelhanças entre a forma como os israelitas conquistaram Canaã sob a liderança de Josué e a 

forma como os cristãos de hoje podem viver uma vida espiritual vitoriosa? Js 23:10; Cl 2:15; 2Co 10:3-5; Ef 

6:11-18 

As  vitórias  dos  israelitas  não  podiam ser  atribuídas  à  sua  força  e  estratégia. Da  mesma  forma,  a  vitória 

espiritual sobre o pecado e a tentação foi garantida por meio do sacrifício e da ressurreição de Jesus Cristo, mas 

o povo de Deus hoje precisa contar constantemente com os suprimentos espirituais concedidos pelo Espírito 

Santo para viver uma vida triunfante.

Com tantas promessas maravilhosas diante de nós, por que ainda achamos tão fácil pecar?

Terça-feira, 16 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 8

Limites claros
Usando as mesmas palavras que Deus lhe dirigiu no início do livro (Js 1:7, 8), Josué declarou que a tarefa que 

Israel  tinha  pela  frente  não  era  primordialmente  de  natureza  militar,  mas  espiritual.  Tinha  a  ver  com  a  

obediência à vontade revelada de Deus na Torá.

4. Por que você acha que Josué assumiu uma posição tão firme quanto ao relacionamento de Israel com as  

nações vizinhas? Js 23:6-8, 12, 13

O perigo que Israel enfrentava não era a ameaça da hostilidade das demais nações, mas o risco da amizade  

delas. Suas armas podiam não representar nenhuma ameaça para Israel; no entanto, sua ideologia e seus valores 

podiam ser mais prejudiciais do que qualquer força militar. Josué chamou a atenção dos líderes para o fato 

crucial  de  que  o  conflito  em que  tinham se  envolvido  era,  em primeiro  lugar,  espiritual.  Portanto,  Israel 

precisava manter sua identidade especial.



A proibição de invocar o nome de algum deus pagão, jurar por ele e servi-lo ou curvar-se a ele tinha a ver com  

idolatria. No Antigo Oriente Próximo, o nome de uma divindade representava sua presença e poder. Invocar ou 

mencionar  os  nomes  de  deuses  estrangeiros  em  saudações  ou  transações  comerciais  era  reconhecer  sua 

autoridade e ajudava a levar os israelitas a buscar seu poder em momentos de necessidade (Js 2:1-3, 11-13).

O perigo do casamento com os cananeus restantes estava em perder a pureza espiritual de Israel. A intenção da 

advertência de Josué não era promover uma suposta pureza racial ou étnica, mas evitar a idolatria, que podia  

levar ao colapso espiritual de Israel. O caso de Salomão é um exemplo bastante claro das tristes consequências 

espirituais  do  casamento  entre  pessoas  de  religiões  diferentes  (1Rs  3:1;  11:1-8).  No  NT,  os  cristãos  são 

advertidos  contra  a  busca  de  relacionamentos  conjugais  com descrentes  (2Co 6:14),  embora,  no  caso  de  

casamentos que já tivessem ocorrido, Paulo não aconselhou o crente a se divorciar do cônjuge incrédulo, mas o 

chamou a ter uma vida cristã exemplar na esperança de ganhar o cônjuge para o Senhor (1Co 7:12-16).

A advertência de Josué contra associações prejudiciais leva inevitavelmente à questão do relacionamento do cristão  

com a cultura em que vive. Como podemos encontrar um relacionamento equilibrado com a sociedade que nos  

cerca?

Quarta-feira, 17 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 9

A ira do Senhor
5. Como entender o tema da ira e da justiça retributiva de Deus apresentado em Josué e em outras partes das 

Escrituras? Js 23:15, 16; Nm 11:33; 2Cr 36:16; Ap 14:10, 19; 15:1

Israel já havia experimentado a ira do Senhor durante as peregrinações pelo deserto (Nm 11:33; 12:9), bem 

como na Terra Prometida (Js 7:1). Portanto, estava plenamente consciente das consequências de provocar a ira 

de Yahweh ao quebrar abertamente a aliança. Esses versos representam o clímax do discurso incisivo de Josué. 

É chocante ouvir que o Senhor destruiria Israel, já que o mesmo termo foi usado anteriormente para se referir 

à aniquilação dos cananeus. Tão certo quanto as promessas do Senhor foram fielmente cumpridas em relação à 

bênção de Israel, as maldições da aliança também se tornariam verdadeiras se os israelitas rejeitassem essa 

aliança (Lv 26; Dt 28). À luz da desapropriação e destruição dos cananeus, esses versos demonstram mais uma 

vez  que  Yahweh  é,  em  última  instância,  o  Juiz de  toda  a  Terra.  Ele  declara  guerra  contra  o  pecado, 

independentemente de onde ele se encontre. Israel não foi santificado e não adquiriu méritos especiais por meio 

da participação na guerra santa, assim como as nações pagãs não o foram quando mais tarde se tornaram o 

meio de juízo de Yahweh contra a nação escolhida.

Estava dentro do poder de escolha de Israel fazer das gloriosas certezas do passado a base para enfrentar o 

futuro. À primeira vista, o ensino bíblico sobre a ira de Deus parece ser contrário à afirmação de que Ele 

é amor (Jo 3:16; 1Jo 4:8). No entanto, é exatamente à luz da ira divina que a  doutrina bíblica do amor de Deus 



se torna ainda mais relevante. Primeiro, a Bíblia apresenta Deus como amoroso, paciente e pronto a perdoar 

(Êx 34:6; Mq 7:18). No entanto, no contexto de um mundo afetado pelo pecado, a ira do Senhor é a atitude de 

Sua santidade e justiça quando confrontada com o pecado e o mal. Sua ira nunca é uma atitude simplesmente 

emocional, vingativa e imprevisível. O NT ensina que Cristo Se tornou pecado por nós (2Co 5:21) e, por meio 

de Sua morte, fomos reconciliados com Deus (Rm 5:10). Quem crer Nele não terá de enfrentar a ira de Deus 

(Jo 3:36; Ef 2:3; 1Ts 1:10). O conceito da ira divina apresenta o Senhor como o justo Juiz do Universo e  

Aquele que promove a justiça (Sl 7:11; 50:6; 2Tm 4:8).

Quinta-feira, 18 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 10

Apegue-se a Deus
A única maneira pela qual Israel poderia evitar a tentação da idolatria e a ira de Deus não era se lembrando  

constantemente das proibições da aliança, mas promovendo uma fidelidade consciente e consistente ao Senhor.  

O  mesmo  verbo,  “apegar-se,  aderir”  ao  Senhor  (ver  Dt  4:4),  também  é  usado  para  descrever  a  aliança 

matrimonial (Gn 2:24) ou a lealdade de Rute a Noemi (Rt 1:14). É importante observar que, de acordo com a 

avaliação de Josué, essa fidelidade havia caracterizado Israel como nação “até o dia de hoje”. Infelizmente, a  

mesma afirmação não seria verdadeira em períodos posteriores da história de Israel, como o livro de Juízes  

infelizmente demonstra (Jz 2:2, 7, 11; 3:7, 12; 4:1).

6. Josué apelou a Israel para que amasse o Senhor, seu Deus (Js 23:11; compare com Dt 6:5). O amor não pode 

ser forçado; caso contrário, ele deixará de ser o que é essencialmente. No entanto, em que sentido o amor pode  

ser ordenado?

Para que Israel desfrutasse continuamente das bênçãos da aliança, teria que permanecer fiel a Deus. O hebraico 

é extremamente enfático: “Tenha muito cuidado para o bem de sua própria alma.” A palavra ’ahabah (“amor”) 

pode se referir a várias afeições humanas, incluindo apego amigável, intimidade sexual, ternura maternal, amor 

romântico e lealdade a Deus. Se entendermos o amor a Deus como o compromisso e a devoção consciente a  

Ele, esse amor pode ser ordenado sem que isso seja contrário à sua essência (ver Jo 13:34). Deus sempre 

pretendeu que a obediência a Seus mandamentos surgisse de um relacionamento pessoal com Ele, que se baseia 

no que Ele fez por nós em Sua grande misericórdia e amor: “[Eu] os trouxe para perto de Mim” (Êx 19:4; ver 

Dt 6:5; Mt 22:37).

O mandamento de amar a Deus também revela que esse amor deve ser recíproco, mesmo que os dois lados não  

estejam no mesmo nível. Deus deseja entrar em um relacionamento profundo e pessoal com cada pessoa que 

retribui Seu amor. Assim, Seu amor por todos é o fundamento para que expressemos nosso amor voluntário e  

recíproco.

Jesus deu um “novo mandamento” a Seus discípulos. Em que sentido esse mandamento era novo e, ao mesmo  

tempo, antigo? (Leia Jo 13:34; 15:17; 1Jo 3:11; compare com Lv 19:18.)



Sexta-feira, 19 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: 1SM 11

Estudo adicional
Leia, de Ellen G. White, Patriarcas e Profetas, p. 456, 457 (“As últimas palavras de Josué”).

“Satanás engana muitos com a plausível teoria de que o amor de Deus para com Seu povo é tão grande que 

desculpará seu pecado. Alega que, embora as ameaças da Palavra de Deus tenham algum propósito em Seu 

governo moral, não se cumprirão literalmente. Entretanto, em toda a maneira de tratar Suas criaturas, Deus tem 

mantido  os  princípios  da  justiça,  revelando  o  pecado  em  seu  verdadeiro caráter  e  demonstrado  que  seu 

resultado certo é miséria e morte. Nunca houve nem nunca haverá perdão incondicional do pecado. Tal perdão 

mostraria o abandono dos princípios de justiça que constituem o próprio fundamento do governo de Deus e 

encheria de espanto o universo dos seres não caídos. [...] A suposta benevolência que rejeita a justiça não é 

benevolência, mas fraqueza.

“Deus é o doador da vida. Desde o princípio, todas as Suas leis foram estabelecidas em favor da vida. Contudo, 

o  pecado se  intrometeu na  ordem que Deus  tinha estabelecido,  e  o  resultado foi  a  discórdia.  Enquanto  o 

pecado existir, o sofrimento e a morte serão inevitáveis. O ser humano só pode ter  esperança de se livrar dos 

terríveis resultado da transgressão pelo fato de o Redentor ter suportado em nosso favor a maldição do pecado” 

(Ellen G. White, Patriarcas e Profetas [CPB, 2022], p. 457).

Perguntas para consideração

1. Que evidências da fidelidade de Deus você percebeu em sua vida? Como você reage quando as coisas não 

acontecem como esperava, ou quando as promessas de Deus parecem não se cumprir?

2. Discuta  o  ensino bíblico  sobre  a  ira  de  Deus.  Como você apresentaria  a  ira do Senhor  como parte  do 

evangelho (ou seja, boas-novas)?

3. Que princípios vimos nesta semana quanto à associação com incrédulos? Como equilibrar os limites em 

termos de princípios e práticas ao nos misturarmos com as pessoas para servi-las?

4. Quais obstáculos impedem você de se apegar ao Senhor?

Respostas às perguntas da semana: 1. Josué 21:43 a 45 revela que Deus é absolutamente fiel no cumprimento 

de Suas promessas. Assim como deu a terra a Israel, garante nossa salvação em Cristo.  2. Em Josué 23:1 a 5, 

o líder  destaca  que  a  vitória  vem  de  Deus  e  que  Ele  continuaria  lutando  por  Israel.  Josué  sugere  a  

necessidade de obediência contínua e o perigo de ser infiel à aliança. 3. A conquista de Canaã prefigura nossa 

batalha espiritual que requer fé ativa, armas espirituais e a certeza de que Cristo é vencedor. 4. Josué proibiu 

alianças com nações  pagãs  porque a  contaminação espiritual  destruiria  Israel  –  princípio  que aplicamos à 

separação do  pecado. 5. A  ira  de  Deus  é  a  justa  resposta  ao  mal  persistente,  mas  equilibrada  com 

misericórdia, culminando no juízo final. 6. Ordenar amor a Deus significa exigir lealdade prática, não apenas 



sentimentos – amor que se prova na obediência. O povo podia se esquecer dos motivos para amar a Deus. E 

amar é uma escolha. Por isso, Josué apelou para que o povo amasse a Deus.

Resumo da Lição 12

Deus é fiel | 4º Trimestre 2025
TEXTO-CHAVE: Js 21:45

FOCO DO ESTUDO: Js 21:43-45; 2Tm 2:11-13; Js 23; Ap 14:10, 19; Dt 6:5

ESBOÇO

Introdução: A Bíblia  relaciona  a  história  com um propósito  específico.  Os  autores  não  são  observadores 

neutros; eles sempre visam transmitir uma mensagem teológica. Eles descrevem a versão inspirada do que 

aconteceu, mas também estão interessados no significado da história. A inspiração divina deu aos historiadores  

bíblicos a visão correta para enxergar a história. O significado profético do livro de Josué é mais evidente na 

tradição hebraica, que inclui o livro na seção chamada “Nevi’im” (os profetas). A história entre Josué e 2 Reis é 

conhecida  como  os  “antigos  profetas”  e  faz  parte  do  contexto  histórico  que  preparou  o  cenário  para  a  

compreensão  dos  profetas  maiores  e  menores,  que  são  conhecidos  como os  “últimos  profetas”  no  cânon 

hebraico.

Os discursos finais  de Josué no livro apresentaram seu núcleo teológico.  A mensagem principal  pode ser  

resumida em três palavras: “Deus é fiel”. Como Ele também é poderoso, nenhuma de Suas promessas pode 

falhar. O livro apresenta a perspectiva bíblica de que a história progride de acordo com o propósito soberano de 

Deus, independentemente da resposta de Israel. No entanto, ressaltou que, para o povo de Israel receber e 

manter as bênçãos de Deus, ele também deveria ser fiel.

Lamentavelmente, as gerações subsequentes não deram ouvidos a essa advertência, conforme mostrado no 

fluxo canônico das Escrituras. Nesse contexto, Josué e Juízes representaram dois lados da história bíblica: o  

primeiro foi a fidelidade inabalável de Deus, e o segundo, a infidelidade persistente de Israel.

COMENTÁRIO

A fidelidade de Deus se tornou aparente no relacionamento com Seus filhos dentro do contexto da aliança. O 

relato bíblico retrata a devoção inabalável de Deus à Sua aliança, apesar da atitude de retrocesso dos seres  

humanos. A fidelidade de Deus é um atributo de Seu caráter (Dt 32:4 ; Is 49:7), que está enraizado em Seu 

amor leal (?esed ; Dt 7:9). De fato, o amor leal e a fidelidade de Deus são frequentemente mencionados em 

união (Mq 7:20). O compromisso divino de manter Suas promessas apesar das vergonhosas falhas humanas é 

uma manifestação concreta do amor leal de Deus (?esed), evidente em todas as alianças da Bíblia, da aliança 

adâmica à davídica .



Aliança adâmica

A promessa fundamental da aliança adâmica envolvia numerosos descendentes e domínio sobre a terra (Gn 

1:28).  Os  seres  humanos, como  portadores  da  imagem  de  Deus,  foram feitos  para  prosperar  como  co-

governantes  de Deus,  reproduzindo  a  vida  e  governando  a  criação. No  entanto,  essa  bênção  divina  foi 

interrompida pela desobediência humana. Apesar dessa interrupção, os planos de Deus não foram frustrados. 

Na nova realidade, o parto se tornou doloroso (Gn 3:16), e a interação humana com a terra foi diretamente 

impactada (Gn 3:17-19). No entanto, apesar do fracasso humano, Deus permaneceu comprometido com Seu 

plano e prometeu que a Semente da mulher destruiria a serpente e restauraria o domínio perdido (Gn 3:15). O 

trágico capítulo 3 de Gênesis fechou com Adão nomeando Eva (em hebraico, “vida”), que se tornaria a mãe de 

toda a vida (Gn 3:20), indicando claramente que a morte não teria a palavra final. 

Aliança noéica

Em Gênesis  6,  o  pecado levou a  humanidade quase  a  um ponto  sem retorno.  No reino moral, houve um 

processo  de  descriação,  revertendo  a boa  criação  a  um  estado  em  que  os  propósitos do  coração  eram 

continuamente  maus  (Gn  6:5). Então,  não  é  surpresa  que  a  descriação  tenha ocorrido  no  mundo  natural 

também, trazendo a terra ao estado inicial de silêncio aquoso. O silêncio foi quebrado apenas por Noé e sua 

família na  arca.  Após  o  dilúvio,  Deus  renovou  a aliança  adâmica  com  Noé,  usando  a  mesma 

fraseologia encontrada em Gênesis 1:28 (Gn 9:1). Como um novo Adão, Noé foi abençoado com a promessa de 

muitos descendentes e domínio. No entanto, Noé também falhou. Ecoando a queda, Noé tomou o fruto do 

vinho,  bebeu  e se  expôs,  ficando  nu,  como  Adão  e  Eva  antes dele.  Como  resultado  de  sua  ação,  uma 

maldição, que  definiu  o  futuro  de  sua  descendência, foi  pronunciada.  Mas  ainda  assim,  Deus 

permaneceu comprometido com Seu plano.

Aliança abraâmica

A história primitiva foi concluída com Gênesis 11, onde a humanidade mais uma vez se rebelou contra Deus. 

Em  uma  tentativa de  frustrar  o  plano  original  de  Deus  de espalhar  a  humanidade  e  estabelecer  um 

domínio independente Dele (“tornemos célebre o nosso nome” [Gn 11:4]), os humanos construíram a Torre de 

Babel,  que  se  tornou  um monumento  à  confusão.  Lançando  dúvidas sobre  a  fidelidade  de  Deus  às  Suas 

promessas, eles  personificaram o legalismo ao buscarem salvar  a  si  mesmos sem Ele.  De uma perspectiva 

canônica, o aparecimento de Abraão nesse ponto não foi coincidência. O chamado de Abraão mostrou que nem 

tudo estava perdido.  Ainda havia  fidelidade naquela terra.  Os mesmos elementos da bênção original  foram 

encontrados  na  aliança abraâmica:  numerosos  descendentes  e  domínio (Gn  12:1-3).  Essa  aliança  marcou 

um novo começo para a criação. De fato, os paralelos entre as alianças abraâmica e noéica foram notáveis e 

indicavam que foram fases diferentes da mesma aliança. No entanto, como Adão, Abraão falhou ao dar ouvidos 

ao conselho de Sara de tomar Hagar como esposa. Os paralelos entre a queda de Adão e as ações de Abraão são 

evidentes, comparados na tabela abaixo.



Sem dúvida, Abraão foi obediente, mas sua obediência era frágil. Seus descendentes seguiram seu exemplo, 

mas também falharam em atingir o padrão. De fato, a linhagem fiel se tornou um caos no período entre Isaque 

e Jacó. Ainda assim, Deus os usou para ser uma bênção para as nações (como visto na história de José, em que 

a vida foi preservada e a semente abraâmica manteve seu propósito),  mas eles acabaram ficando presos no 

Egito,  onde  mais  tarde  seriam escravizados.  No  entanto,  Deus  permaneceu firme  em  Seu  compromisso 

com Seu plano.

Aliança mosaica

Mesmo quando o povo de Deus foi  escravo no Egito,  Seu plano para ele estava progredindo. Os ecos de 

Gênesis  1:28  eram evidentes em Êxodo  1:7:  “Os  filhos  de  Israel  foram fecundos,  aumentaram muito,  se 

multiplicaram e se tornaram extremamente fortes, de maneira que a terra se encheu deles”. Faltava apenas um 

elemento:  o domínio.  E foi  aí  que surgiram as preocupações do Faraó.  Ele criou um plano para reduzir  o 

número  de  israelitas, temendo  que  se  tornassem  mais  fortes do  que  os  egípcios  e,  finalmente,  os 

dominassem. Nesse contexto, o Faraó estava, portanto, intervindo no plano original de Deus, e por essa razão 

ele e seu reino foram julgados.

Deus tirou Seu povo do Egito para renovar a aliança com eles no monte Sinai. E, novamente, a humanidade 

ficou aquém da expectativa divina. Moisés ainda estava no topo da montanha quando o povo começou a adorar 

o bezerro de ouro, atribuindo a ele sua libertação da escravidão (Êx 32:4). Poucas semanas depois, Israel estava 

novamente em rebelião, recusando-se a entrar em Canaã por causa de sua descrença (Nm 14:11). Mas Deus 

ainda  estava  comprometido com Seu  plano.  É  verdade  que  em cada  aliança novos  participantes  humanos 

apareceram, e Deus Se adaptou às novas circunstâncias. Mas Sua fidelidade permaneceu inalterada.

Aliança davídica

A conquista  inicial  sob a  liderança de Josué foi  um sucesso,  mas ainda precisava ser  concluída. Além da 

necessidade de terminar de ocupar o território, o povo de Deus precisava manter o que foi conquistado. O 

período dos juízes mostra o fracasso da segunda geração em fazer isso. Em Sua misericórdia, Deus levantou 

libertadores (chamados de juízes) para defender Israel. Mas, conforme a história progredia, até mesmo esses 



juízes se  tornaram  infiéis,  e  o  caos  se  instalou. Deus  chamou  Samuel  para  ser  sacerdote, juiz  e  profeta 

simultaneamente. À medida que ele envelhecia, porém, o povo percebeu que seus filhos não seguiriam seus 

passos e, motivados pelo exemplo de outras nações, pediram um rei.

Novamente  Deus  adaptou  Seu  plano,  um movimento  já  previsto  em Deuteronômio,  e permitiu  que  Israel 

escolhesse  um  rei.  Saul parecia  ser  a  escolha  perfeita,  mas  sua  conduta revelou  que  ele  era  um  rei  de 

acordo com o coração do povo.  Após sua  rejeição, Davi  foi  ungido rei  por  Samuel.  Deus  reafirmou Suas 

promessas a  Abraão em Sua aliança com Davi:  daria  a  ele  um grande nome, um lugar  para  Israel  e  uma 

descendência (2Sm 7:9-14). No entanto, Davi e seus descendentes também falharam miseravelmente, levando 

Israel a se dividir em dois reinos, finalmente destruídos (como ocorreu com o reino do norte) ou exilados (o 

que aconteceu com o reino do sul). No entanto, Deus ainda Se manteve fiel ao Seu plano e não desistiu de Seu 

povo.

Essa sequência de alianças mostra um padrão de bênção, pecado e graça. Ela demonstrou que a fidelidade e o 

amor leal (?esed) de Deus permaneceram constantes ao longo dos tempos. Jesus inaugurou a Nova Aliança, 

que,  com  base  em  Seus  méritos, não  falharia  como  as  anteriores.  Nas  linhas escatológicas  de  Daniel  a 

Apocalipse, fica claro que, em Jesus, as bênçãos originais de Gênesis 1 e 2 são restauradas à humanidade: as 

numerosas sementes da mulher recebem o reino. O domínio é restaurado às mãos certas novamente (Dn 7:13, 

14).

APLICAÇÃO PARA A VIDA

A fidelidade de Deus hoje

Josué encorajou Israel a refletir sobre as promessas e ações passadas de Deus para reconhecer Sua fidelidade no 

presente (Js 23:2-5).

Reflita sobre sua jornada de vida e identifique as estações em que você testemunhou a fidelidade de Deus mais 

vividamente do que em outras épocas. Compartilhe seus percepções com a classe.

Um dos versos mais conhecidos sobre a fidelidade de Deus é Lamentações 3:23, no qual Jeremias proclama:  

“Grande é a Tua fidelidade”. Na época dessa proclamação de Jeremias, o povo de Deus, por causa de sua 

rebelião, estava em um lugar escuro. Os três pilares fundamentais da sociedade judaica estavam arruinados: a 

terra,  a  monarquia  e  o  templo.  Mas mesmo diante  da  dura  realidade do exílio  e  da  destruição,  o profeta 

proclamou corajosamente as palavras que inspiraram o amado hino “Tu és fiel, Senhor”.

1. Como você pode ver a fidelidade de Deus em meio aos tempos difíceis da vida?

2. Como o fato de Deus ser confiável e seguro pode ajudá-lo a navegar nas águas turbulentas da vida quando 

você não vê Suas ações claramente?

3. Considere o contexto imediato de Lamentações 3:23, especialmente os versos 22 e 24. Observe como esses  

versos ajudam a responder à pergunta acima. Pense nas “misericórdias” (hesed) de Deus, na compaixão e na 



esperança que Ele nos transmite, no contexto desses versos e à luz da situação de Jeremias. Que encorajamento 

esses versos lhe dão?

Nossa fidelidade hoje

A fidelidade é identificada como um fruto do Espírito Santo, em Gálatas 5:22.

1. Como você pode espelhar a fidelidade de Deus verticalmente, em seu relacionamento com Ele?

2. Como você pode espelhar a fidelidade de Deus horizontalmente, em sua associação com seus semelhantes?

De rapper a pregador

Chile | Sebastian

Sebastian vivia duas vidas no Chile.

Em casa e na escola, ele era quieto, estudioso e obediente. Aos sábados pela manhã, ele ia para a igreja com 

seus pais. Ele até ocupava cargos de liderança na igreja.

Mas depois da escola, e mesmo depois da igreja aos sábados, Sebastian se transformava em um rapper que 

atraia multidões com suas apresentações.

Sebastian cresceu em um lar adventista. Quando ele era um garoto, seus pais eram professores com espírito 

missionário que trabalhavam em várias escolas adventistas no Chile.

Quando adolescente, Sebastian não estava interessado na igreja. Ele achava que a única coisa que ela oferecia 

era  monotonia.  Ele  havia  ouvido  falar  de  Deus  toda  a sua  vida,  mas  nunca  havia  desenvolvido  um 

relacionamento com Ele através da oração e devoção diária. Tudo que ele sabia sobre Deus era o que ouvia na 

igreja. Parecia que os planos de Deus não o incluíam.

Fora da igreja, a música hip-hop se espalhava pelo Chile e pelo resto da América do Sul. A música hipnotizava 

Sebastian,  de  14  anos.  Ele  se  sentia  transformado quando ouvia.  Ele  foi  particularmente  atraído  pelo  rap 

freestyle,  um  estilo  de  hiphop em  que  os  artistas  improvisam  versos  não  escritos  para  uma  batida.  Ele 

se juntava  a  outros  adolescentes  em batalhas  de  rap,  onde  eles  debatiam tópicos como história,  ciência  e 

religião. Os participantes tinham que ser bem instruídos para vencer as competições. Como Sebastian ganhou, 

seus  amigos  o  encorajaram  a continuar  competindo.  Ele  competia  nos  parques  da  cidade  contra  pessoas 

mais velhas em seus vinte e poucos anos. Em um sábado à tarde, ele venceu uma batalha de rap ao defender 

Satanás com sucesso durante um debate sobre Satanás.



Sebastian gostava do desafio, e apreciava a glória da vitória. Ele usava álcool e outras substâncias que eram 

comuns nas batalhas de rap. Ele ouvia hip-hop o tempo todo. De alguma forma, ele conseguiu manter suas duas 

vidas separadas. Seus pais não sabiam que ele levava uma vida dupla.

Quatro anos se passaram. Então a Covid atacou. O Chile entrou em confinamento e Sebastian ficou preso em 

casa. Ele encontrou batalhas de rap on-line, mas elas não eram as mesmas. Seu mundo perdeu o sentido.

Pela primeira vez, Sebastian pensou em Deus. Ele sentiu-se vazio e cresceu nele um desejo de conhecer a Deus.

Ele cresceu tendo o culto familiar  todos os dias,  mas nunca pensou em ter  um tempo pessoal  com Deus. 

Ninguém jamais havia lhe dito que o caminho para conhecer a Deus era passar tempo com Ele na Bíblia e em 

oração.

Sebastian queria ter um relacionamento com Jesus e se perguntava se Jesus sentia da mesma maneira. Para 

descobrir, ele pediu a Jesus um dia para acordá-lo de manhã para passar tempo juntos. Sebastian normalmente 

dormia até tarde, e era uma luta levantar-se pela manhã. Mas depois que ele orou fazendo esse pedido,  ele 

começou a acordar às 5 ou 6 horas.

Ele  estava  tão  feliz  e  até  mesmo aliviado.  Ele  tinha  certeza  de  que  Jesus  estava dizendo:  “Estou  vivo  e 

interessado em ter um relacionamento com você”.

Ao ler a Bíblia, Sebastian percebeu que era mais do que um livro. As passagens da Bíblia eram mais profundas 

e atraentes do que qualquer verso de rap que ele pudesse improvisar. Pela primeira vez, ele parou de se sentir 

vazio. Ele não se sentia mais sozinho. Ele passava muitas horas com Deus, lendo a Bíblia e em oração durante 

a pandemia da Covid.

Quando as restrições foram suspensas, Sebastian se juntou a um grupo de jovens adventistas para vender livros 

de  porta  em  porta.  A  experiência  fortaleceu  a transformação  interna  iniciada  durante  a  pandemia.  Ao 

compartilhar seu amor por Jesus, Sebastian sentiu o chamado de Deus para se tornar um pastor.

Hoje, Sebastian tem 21 anos e está estudando Teologia na Universidade Adventista do Chile. Ele é considerado 

um aluno estrela, e seus professores o enviaram para a Bolívia para participar de uma conferência sobre a 

Criação organizado pela Divisão Sul-Americana. Ele também atua com capelão estudantil.

Sebastian expressou sua gratidão a Deus pela oportunidade de estudar na Universidade Adventista do Chile.

“Sinto que é realmente um ato de graça para com minha vida pois vejo onde  estava e onde estou, e há uma 

diferença radical”, disse ele. “Tive que mudar meu estilo de vida, meus pensamentos, as coisas que eu ouvia e 

as coisas que eu consumia”.

Ele acrescentou: “Deus ainda está trabalhando em mim. Espero ser digno do chamado que Ele fez a mim”.

Parte  da  oferta  deste  trimestre,  também  conhecida  como  oferta  para  projetos missionários,  irá  para  a  

Universidade Adventista do Chile, em Chillán, no Chile. A oferta permitirá que mais 50 alunos vivam nos  



dormitórios  do  campus. Atualmente,  a  universidade  tem  cerca  de  3.000  alunos,  a  maioria  deles  não  

é adventista  e  vive  fora  do  campus.  Os  dormitórios  ampliados  estarão  disponíveis para  todos,  mas  são  

especialmente necessários para os alunos adventistas de Teologia e Educação que vêm de lugares distantes  

para a universidade e estão se preparando para trabalhar em igrejas e escolas adventistas. Sebastian mora  

em um dos dormitórios que será ampliado com a oferta. Muito obrigado por planejar uma oferta generosa.

Por Andrew McChesney

Dicas para a história

• Mostre a América do Sul e Chillán, Chile no mapa.

• Assista a um vídeo curto no YouTube sobre Sebastian em: bit.ly/Sebastian-SAD.

• Faça o download das fotos desta história pelo Facebook: bit.ly/fb-mq.

Comentário da Lição da Escola Sabatina – 4º Trimestre de 2025

Tema geral: Josué

Lição 12 de dezembro – 13 a 19 de dezembro

Deus é Fiel

Autor: Volney da Silva Ribeiro

Editoração: Lucas Diemer de Lemos

Revisão: Rosemara Franco Santos

 

Gratidão e fidelidade

Ao contemplarmos as palavras de Josué em seus últimos momentos de liderança, percebemos 
que ele nos convida a um equilíbrio espiritual essencial: olhar para trás com gratidão e para 
frente com fidelidade. Josué lembrou a Israel que cada conquista só havia sido possível porque 
Deus Se manteve fiel às Suas promessas. Porém, essa fidelidade divina exigia uma resposta 
humana: exclusividade na adoração e compromisso diário com a obediência. O veterano líder 
sabia que o futuro do povo dependia da disposição do coração em permanecer firme no Deus 
que nunca falha. O mesmo princípio se aplica à igreja hoje: nossa segurança espiritual não está 
apenas nas bênçãos já recebidas, mas na decisão contínua de servir ao Senhor com inteireza 

http://bit.ly/fb-mq.
http://bit.ly/Sebastian-SAD.


de  propósito,  confiando  que  Aquele  que  cumpriu  todas  as  Suas  palavras  no  passado 
continuará conduzindo Seu povo com a mesma fidelidade no presente e no futuro.

Segurança na jornada

Josué 21:43 a 45 nos apresenta um retrato consistente do caráter de Deus, cuja fidelidade 
transforma promessas  em realidade.  Israel  podia  olhar  para  a  terra  conquistada,  para  os 
inimigos derrotados e para o descanso finalmente alcançado e reconhecer que nada daquilo 
era fruto de mérito humano, mas expressão direta da graça e do compromisso divino com Sua 
aliança. Essa mesma lógica espiritual se aplica à igreja hoje: se Deus foi fiel em cada detalhe do 
passado, então Seu agir presente e futuro está igualmente garantido. Assim, ao enfrentarmos 
tentações, provações ou períodos em que Sua intervenção parece demorar, somos convidados 
a lembrar que o Deus que cumpriu “tudo” para Israel é o mesmo que prometeu sustentar-nos 
diante da tentação (1Co 10:13) e confirmar cada palavra proferida (2Co 1:20).

Dessa  forma,  a  fidelidade  divina  é  uma  lembrança  inspiradora  e  uma  base  sólida  para  a 
perseverança, pois nos conecta a um Deus cujo caráter não sofre variação. Ela orienta nossas 
escolhas quando nos sentimos pressionados pelas incertezas,  fortalece nossa confiança no 
meio  do  caos  e  nos  consola  quando  tudo  ao  redor  parece  instável.  Além  disso,  renova 
diariamente em nós a convicção de que não caminhamos sozinhos, mas acompanhados por 
Aquele que jamais falhou em Suas promessas. Assim, somos impulsionados a seguir adiante 
com  esperança  até  o  dia  em  que  todas  as  promessas,  inclusive  a  da  redenção  final,  se 
cumprirão plenamente na presença do nosso Senhor.

Chamado à fidelidade

Josué  procura  despertar  no  povo  uma  consciência  de  responsabilidade  espiritual.  Ele,  já 
avançado em idade, lembra Israel que toda conquista até ali só foi possível porque o Senhor 
havia lutado por eles. Contudo, Josué também aponta para um desafio presente: ainda havia 
inimigos na terra, e a preservação da herança dependeria da fidelidade contínua do povo. Ao 
enfatizar  que  Deus  ainda  expulsaria  as  nações  remanescentes,  o  líder  deixa  claro  que  a 
experiência passada não garantia automaticamente um futuro seguro.  Era necessária  uma 
dependência constante de Deus e obediência perseverante à Sua Palavra.

A experiência de Israel ao conquistar Canaã sob a liderança de Josué é um retrato espiritual da 
vida cristã. Os israelitas venceram porque o Senhor lutou por eles. De modo semelhante, Cristo 
já venceu as forças do mal na cruz (Cl 2:15), e a vitória que vivemos diariamente só se explica 
pela ação do Espírito Santo em nós. Assim como Israel precisava confiar no poder divino para 
expulsar as nações restantes, os cristãos precisam vestir diariamente a armadura de Deus (Ef 
6:11-18), buscando força na oração, na Palavra e na dependência constante da graça. A vitória 
está  ao  alcance,  mas  não  é  automática.  Ela  se  manifesta  apenas  quando  permanecemos 



conectados Àquele que luta por nós, permitindo que Sua graça fortaleça nossa fraqueza e Sua 
presença molde nossa caminhada diária.

Vigilância espiritual

Josué falou com muita  firmeza porque entendia  que a  verdadeira  ameaça para Israel  não 
estava na força militar das nações vizinhas, mas na sedução sutil de seus valores, crenças e 
práticas religiosas. Ele sabia que o coração se perde muito antes que a batalha se perca e que a 
identidade espiritual de Israel correria perigo se a convivência, os vínculos e os compromissos 
com os povos ao redor enfraquecessem sua lealdade exclusiva ao Deus da aliança. Por isso, 
insistiu  para  que  o  povo  evitasse  alianças  que  abrissem  portas  à  idolatria,  não  por 
etnocentrismo, mas por cuidado pastoral.

O mesmo princípio se aplica hoje a nós: o desafio moderno não é viver isolados do mundo, 
mas não permitir que o mundo dite nossos valores. Relacionamo-nos com todos, trabalhamos, 
estudamos  e  convivemos,  mas  guardamos  um  coração  firmado  na  Palavra,  discernindo 
amizades, parcerias e influências que possam nos afastar de Cristo. O equilíbrio está em viver 
de  forma  missionária,  sem  absorver  aquilo  que  compromete  nossa  identidade  espiritual, 
lembrando que a maior batalha da fé acontece em nossa mente.

Justiça e graça

A Bíblia apresenta a ira de Deus não como explosão emocional, mas como a resposta justa e 
santa de um Deus que ama profundamente e que não compactua com o mal. Israel conhecia 
bem  esse  aspecto  do  caráter  divino,  pois  havia  experimentado  as  consequências  da 
infidelidade tanto no deserto quanto na Terra Prometida. Josué, no fim de sua vida, lembrou ao 
povo  que  as  mesmas  promessas  que  garantiram  bênçãos  também  sustentavam  as 
advertências: rejeitar a aliança seria rejeitar a proteção divina e enfrentar o juízo, realidade tão 
séria que o próprio Israel poderia sofrer o mesmo destino dos cananeus.

Longe de contradizer o amor de Deus, a ira divina o confirma, pois é justamente porque Ele 
ama que Se opõe ao pecado que corrói, escraviza e destrói Seus filhos. A cruz evidencia essa 
realidade de maneira ainda mais profunda: ali, Cristo tomou voluntariamente sobre Si nossa 
culpa, revelando que a justiça de Deus não objetiva punir o pecador, mas abrir-lhe o caminho 
da  reconciliação.  Pela  fé,  somos  libertos  da  ira  futura  e  acolhidos  no  abraço  restaurador 
Daquele que não tolera o mal porque deseja preservar a vida. Assim, a ira divina não revela um 
Deus  severo  e  arbitrário,  mas  um  amor  santo  que  leva  a  sério  tanto  a  justiça  quanto  a 
redenção de cada ser humano.

Amor e fidelidade

Josué nos lembra de que a única forma de Israel  permanecer protegido da idolatria  e  da 
ruptura espiritual era cultivar um relacionamento de apego profundo e intencional ao Senhor, 



um compromisso que envolve afeto, decisão e perseverança. O verbo “apegar-se” descreve 
justamente  essa  relação  de  aliança,  semelhante  ao  vínculo  matrimonial,  sustentada  por 
escolhas diárias, e não apenas por sentimentos passageiros. Por isso, quando Deus ordena 
que Seu povo O ame, Ele não está exigindo sentimentalismo religioso, mas chamando-nos a 
uma resposta  consciente  ao  amor  que  já  demonstrou  primeiro.  Amar  ao  Senhor  significa 
manter-se  ligado  a  Ele,  confiar  em Sua  liderança  e  obedecer  a  Seus  mandamentos  como 
expressão de lealdade.

Desse  modo,  o  amor  torna-se  a  resposta  natural  da  gratidão:  nasce  do  que  Deus  fez, 
manifesta-se na obediência e se aprofunda enquanto caminhamos com Ele. Assim, ordenar o 
amor não contraria sua essência, mas direciona nosso coração à única fonte capaz de torná-lo 
possível: o próprio Deus. Amar ao Senhor, pois, é alinhar o coração com Sua vontade, permitir 
que Sua graça molde nossos afetos e escolher permanecer com Aquele que nos libertou e nos 
trouxe  para  Si.  Esse  amor  torna-se  a  base  da  obediência,  como  expressão  viva  de  um 
relacionamento  transformador,  capaz  de  sustentar  nossa  fidelidade  mesmo  em  meio  às 
adversidades da vida.

Conclusão

Josué nos lembra de que viver na “Terra Prometida” exige maturidade espiritual e constância 
na aliança com Deus. A fidelidade manifestada por Deus no passado deveria produzir no povo 
gratidão, confiança e obediência, pois o maior perigo não vinha dos inimigos externos, mas da 
deterioração interna da fé. Por isso, ele convoca Israel a manter viva a memória das obras 
divinas, a cultivar vigilância e a se apegar diariamente ao Senhor como expressão de lealdade. 
Da mesma forma hoje,  Cristo já conquistou a vitória por nós,  mas a jornada cristã requer 
permanência, dependência e um amor que se traduz em escolhas diárias. Assim, avançamos 
confiantes rumo ao cumprimento final das promessas de Deus, fortalecidos pela graça que nos 
sustenta.

Conheça o autor dos comentários deste trimestre: Volney da Silva Ribeiro é professor, escritor e 
teólogo.  É  graduado em Letras  (português e  espanhol)  e  em Teologia.  Além disso,  é  pós-
graduado em Gestão Educacional. Foi diretor pedagógico e administrativo de escola particular 
(2008 a 2010),  vice-diretor  de uma creche-escola (2024 e 2025)  e  consultor  pedagógico da 
Associação Cearense da Igreja Adventista do Sétimo Dia (2020 a 2022). Desenvolve o ministério 
de pregação há mais de duas décadas e serve a Deus atualmente como primeiro-ancião na 
Igreja Adventista do Sétimo Dia de Aldeota, em Fortaleza, Ceará.


