
Lição 10

29 de novembro a 05 de dezembro

O verdadeiro Josué | 4º Trimestre 2025

Sábado à tarde

Ano Bíblico: RPSP: JZ 16

VERSO PARA MEMORIZAR: “Estas coisas aconteceram com eles para servir de exemplo e  

foram escritas como advertência a nós, para quem o fi m dos tempos tem chegado” (1Co  

10:11).

LEITURAS DA SEMANA: 1Co 10:1-13; Mt 2:15; Js 1:1-3; At 3:22-26; Hb 3:7–4:11; 2Co 
10:3-5

No livro de Josué, percebemos que a vida do personagem principal aponta para uma realidade muito maior do 

que ele  mesmo.  Esse princípio se repete  em toda a  Bíblia,  como a terra  de Canaã,  um símbolo de  nossa 

esperança eterna em uma nova terra. E, claro, o serviço do santuário terrestre apontava para uma realidade 

maior:  “Cristo  veio  como  Sumo  Sacerdote  dos bens  já  realizados,  mediante  o  maior  e  mais  perfeito 

tabernáculo, não feito por mãos humanas, quer dizer, não desta criação” (Hb 9:11).

Contudo, surgem as perguntas: De que maneira Josué aponta para um cumprimento futuro? Como podemos ter 

certeza de que tal interpretação do livro é legítima? Quais são os princípios bíblicos que controlam a aplicação 

do livro de Josué às realidades do Novo Testamento e aos eventos do fim dos tempos?

Nesta semana, veremos princípios de interpretação bíblica sobre tipologia. Estudaremos como a própria Bíblia 

contém indicadores desse tema e como a vida de Josué prenuncia o ministério do Messias e aponta para um 

simbolismo cumprido na igreja, e que se cumprirá na consumação da história humana.

Domingo, 30 de novembro

Ano Bíblico: RPSP: JZ 17



Tipologia bíblica

1. Estude as seguintes passagens que se referem a tipos e procure formular o que é tipologia bíblica: Rm 5:14; 

1Co 10:1-13; Hb 8:5; 9:23

Essas passagens bíblicas usam o termo “tipo” (grego typos) ou “antítipo” (grego antitypos) para se referir à 

maneira como o escritor do NT definiu a relação entre um texto ou evento do AT e seu significado em seu 

próprio tempo ou no futuro.

Tipologia é uma forma específica de interpretação bíblica em que pessoas, eventos ou instituições prefiguram 

Jesus ou outras realidades contidas no evangelho. O tipo corresponde ao antítipo como um molde ou uma 

forma oca que reflete a forma original, mesmo que o antítipo cumpra mais plenamente o propósito do tipo.  

Assim, o tipo bíblico foi moldado de acordo com um propósito divino que tinha existido concretamente, ou  

conceitualmente, na mente de Deus, e serve para moldar cópias futuras (antítipos).

É crucial entender que os escritores do NT não atribuíram aleatoriamente um significado tipológico a alguns 

textos do AT para mostrar um ponto de vista. Um tipo do AT é sempre validado nos escritos proféticos antes de 

adquirir um cumprimento antitípico no NT.

2.  Veja como Davi  aparece no Antigo Testamento e,  então,  como ele  é  prefigurado no Novo.  Que lições 

podemos aprender sobre como a tipologia funciona a partir deste exemplo?

a) Davi (Sl 22:1, 14-18): _____________________________

b) O novo Davi (Jr 23:5; Is 9:5-7; 11:1-5): ___________________

c) O Davi antitípico (Jo 19:24): _________________________

Ao olhar para esses textos, descobrimos que o próprio AT apresenta a chave para identificar e aplicar tipos nas 

Escrituras. Ou seja, os escritores do NT, cuja Escritura era o AT, foram inspirados pelo Espírito Santo a usar os  

tipos do AT para revelar a “presente verdade” (2Pe 1:12, NVI), especialmente sobre Jesus e Seu ministério.

Segunda-feira, 01 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: JZ 18

Tipo e antítipo

Os intérpretes da Bíblia não podem decidir arbitrariamente sobre o que constitui um tipo bíblico ou como esse 

tipo em particular é cumprido no NT e além. A própria Bíblia oferece diretrizes e princípios quanto à aplicação 

da tipologia bíblica.

Da mesma forma, o NT desdobra o cumprimento antitípico de um tipo em três fases distintas: (1) na vida de 

Cristo (o cumprimento cristológico), (2) na experiência da igreja (o cumprimento eclesiológico) e (3) no fim 

dos tempos (o cumprimento escatológico).



Encontramos tipos e antítipos por toda a Bíblia, e eles são úteis para mostrar aos leitores como entender a 

Bíblia e quais verdades a Palavra de Deus está ensinando sobre Jesus, a salvação e a esperança final que temos.

3. Veja os seguintes tipos do AT: Israel,  o êxodo e o santuário. Como cada um é cumprido nas três fases 

antitípicas: a cristológica, a eclesiológica e a escatológica?

1. Israel

a) Fase cristológica (Mt 2:15): _________________________

b) Fase eclesiológica (Gl 6:16): _________________________

c) Fase escatológica (Ap 7:4-8, 14): ______________________

2. O êxodo

a) Fase cristológica (Mt 2:19-21): _______________________

b) Fase eclesiológica (2Co 6:17): ________________________

c) Fase escatológica (Ap 18:4): _________________________

3. O santuário

a. Fase cristológica (Jo 1:14; 2:21; Mt 26:61): _________________

b. Fase eclesiológica (1Co 3:16, 17; 2Co 6:16): _________________

c. Fase escatológica (Ap 3:12; 11:19; 21:3, 22): ________________

“Visto que a Escritura possui um único e divino Autor, as diversas partes dela se harmonizam umas com as  

outras. [...] Todas as doutrinas da Bíblia são coerentes entre si; interpretações de passagens isoladas devem 

estar em harmonia com a totalidade do que a Escritura ensina sobre o assunto” (Tratado de Teologia Adventista  

do Sétimo Dia [CPB, 2011], p. 75).

O que você faz quando acha difícil entender certas passagens?

Terça-feira, 02 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: JZ 19

Josué, o tipo

4. À luz da tipologia bíblica, qual é o significado do paralelismo múltiplo entre a vida de Moisés e Josué? 

Compare Êxodo 3:1, 2 com Josué 1:1-3; Números 13:1, 2 com Js 2:1; Êxodo 3:5 com Josué 5:15.



Como descobrimos na primeira semana, Josué é apresentado como um novo Moisés que, na vida da segunda 

geração, repetiu os passos mais significativos do Êxodo do Egito. Assim como Moisés, ele foi comissionado 

por um encontro pessoal com o Senhor. Sob a liderança de ambos, a fama de Israel entre as nações inspirou  

medo. Moisés liderou Israel na travessia do Mar Vermelho, enquanto Josué liderou Israel em uma travessia  

milagrosa do Jordão. Ambos os líderes foram lembrados da necessidade da circuncisão e da importância da 

Páscoa. O maná começou a cair no tempo de Moisés e terminou com Josué. Ambos foram ordenados a tirar as 

sandálias. A mão estendida de ambos sinalizou a vitória de Israel. Moisés deu instruções para a divisão da terra 

e a instituição de cidades de refúgio. Josué cumpriu as instruções. Ambos fizeram um discurso de despedida à  

nação e renovaram a aliança para o povo no fim de seu ministério.

5.  Estude Deuteronômio 18:15-19; 34:10-12; João 1:21; Atos 3:22-26; 7:37.  Quem cumpriu a profecia de 

Moisés sobre um profeta como ele? Como Josué se encaixa no quadro?

A vida de Josué foi um cumprimento parcial da profecia feita por Moisés (Dt 18:15, 18). No entanto, a profecia 

feita por Moisés não foi plenamente cumprida com Josué. Em seu sentido pleno, a profecia só poderia ser 

cumprida pelo Messias. Ele conhecia o Pai intimamente (Jo 1:14, 18); Ele era verdadeiro e revelou Deus com  

sinceridade (Lc 10:22; Jo 14:6; Mt 22:16). Deus de fato colocou Suas palavras em Sua boca (Jo 14:24). Então,  

tanto a vida de Moisés quanto a de Josué se tornam tipos do Messias vindouro, Jesus.

Até que ponto Jesus ocupa o lugar principal na sua caminhada com Deus? Por que Jesus, e o que Ele fez por você,  

deve ser o fundamento de toda a sua experiência cristã?

Quarta-feira, 03 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: JZ 20

O verdadeiro Josué, o antítipo

A história de Josué deve ser  vista  sob a  perspectiva da tipologia.  As guerras conduzidas  por Josué foram 

eventos históricos,  constituindo um segmento essencial  da história de Israel.  O objetivo dessas guerras foi 

estabelecer os israelitas na Terra Prometida, onde eles pudessem desfrutar em paz sua herança designada e 

estabelecer uma nova sociedade baseada nos princípios da lei de Deus.

Mais tarde, autores do AT, como Isaías, apresentam a obra do Messias como também consistindo em atribuir as 

“propriedades  devastadas”  do povo de  Deus  (Is  49:8),  usando a  mesma terminologia  que  é  tão  frequente 

no livro de Josué. Assim como a tarefa de Josué tinha sido repartir a terra aos israelitas, o Messias, retratado 

como o novo Josué, atribui a herança espiritual a um novo Israel.

6. Leia Hebreus 3:7–4:11. Como o Novo Testamento confirma que Josué, um novo Moisés, é ele mesmo um 

tipo de Jesus Cristo?



Os autores do NT apresentaram muitos aspectos do ministério de Jesus Cristo em termos da obra de Josué. 

Assim como Josué entrou em Canaã após 40 anos no deserto,  o  “Josué antitípico”,  Jesus,  entrou em Seu 

ministério terreno após 40 dias no deserto (Mt 4:1-11; Lc 4:1-13) e começou Seu ministério celestial após 40 

dias no deserto terreno (At 1:3, 9-11; Hb 1:2, 3).

Após o batismo de Jesus no rio Jordão (Sua “travessia do Jordão”; Mt 3:13-17; Mc 1:9-11), os escritores do 

evangelho citam o Salmo 2:7 e Isaías 42:1, de um salmo messiânico e de uma canção sobre o Servo Sofredor  

de Yahweh (Mt 3:17; Mc 1:11; Lc 3:22). Consequentemente, por meio de Seu batismo, Jesus é apresentado 

como o guerreiro divino que irá, por meio de uma vida de obediência fiel, até a morte, travar as guerras de  

Yahweh contra as forças do mal.  Sua vida e morte na cruz trouxeram a expulsão de Satanás, lideraram a 

conquista sobre nossos inimigos espirituais, ofereceram descanso espiritual ao Seu povo e reservaram uma 

herança para os redimidos (Ef 4:8; Hb 1:4; 9:15).

O que significa ser capaz de “descansar” no que Cristo fez por nós? Como podemos ter certeza de que Jesus  

derrotou Satanás em nosso favor?

Quinta-feira, 04 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: JZ 21

Josué e nós

7. Josué, como um tipo, aponta além do ministério de Jesus Cristo para um cumprimento na vida da igreja, o  

corpo de Cristo. Em que sentido as guerras travadas por Israel sob Josué prenunciam as lutas espirituais da 

igreja? Em que aspecto elas são diferentes? 1Tm 1:18; 2Tm 4:7; Ef 6:10-12; 2Co 10:3-5; At 20:32

Os escritores do NT reconhecem o cumprimento eclesiológico (na igreja) da tipologia de Josué. Os membros 

do corpo de Cristo, a igreja, estão envolvidos em uma guerra espiritual contra as forças do mal; no entanto, eles  

desfrutam o descanso da graça de Deus (Hb 4:9-11) e as bênçãos de sua herança espiritual.

8. O que os seguintes textos dizem sobre o cumprimento final da tipologia de Josué? 1Pe 1:4; Cl 3:24; Ap 20:9;  

21:3

O cumprimento final e completo da tipologia de Josué será realizado na segunda vinda de Jesus Cristo (aspecto 

apocalíptico/escatológico).

A vida de Josué refletiu tanto o caráter de Deus que certos aspectos de sua vida assumiram um caráter profético 

prenunciando a atividade e a pessoa do Messias.

Para nós, hoje, o Messias já veio. Seu ministério não precisa ser prefigurado, mas ainda temos o privilégio de 

refletir Seu caráter – a glória que Cristo ansiava por compartilhar com Seus discípulos (Jo 17:22) e que pode se 

tornar nossa ao contemplar o caráter de Cristo (2Co 3:18). Quanto mais contemplamos Jesus, mais refletimos a 



beleza de Seu caráter. Isso é fundamental para o objetivo da nossa caminhada diária com Cristo. É por isso que 

o tempo para estudar a Palavra, todos os dias, é tão importante. Também devemos passar tempo pensando na 

vida, no caráter e nos ensinamentos de Jesus. Ao contemplar, somos transformados.

Josué, o tipo, perguntou aos israelitas: “Até quando vocês vão negligenciar a posse da terra que o Senhor, o Deus  

dos seus antepassados, deu a vocês?” (Js 18:3, NVI). Como Jesus, o Antítipo de Josué, formularia essa pergunta  

hoje?

Sexta-feira, 05 de dezembro

Ano Bíblico: RPSP: RT 1

Estudo adicional

“A missão de Cristo não foi compreendida pelos homens de Seu tempo. [...] As tradições, máximas e decretos 

de homens lhes ocultavam as lições que Deus intencionava comunicar-lhes. [...] Ao vir a Realidade na pessoa 

de Cristo, não reconheceram Nele o cumprimento de todos os símbolos, a substância de todas as sombras. 

Rejeitaram o Antítipo e se apegaram aos seus tipos e cerimônias inúteis. [...] O evangelho de Cristo era para  

eles uma pedra de tropeço, porque, em vez de um Salvador,  pediam um sinal.  [...]  Como resposta a essa  

expectativa, Cristo apresentou a parábola do semeador. O reino de Deus não devia prevalecer pela força de 

armas  nem  por  intervenções  violentas,  mas  pela  implantação  de  um  princípio  novo  no  coração  dos 

homens” (Ellen G. White, Parábolas de Jesus [CPB, 2022], p. 13).

“A igreja necessita de fiéis Calebes e Josués, que estejam prontos para aceitar a vida eterna sob a simples 

condição de obediência. [...] O mundo é nosso campo. Missionários são necessários em cidades e vilarejos que 

certamente estão mais presos à idolatria do que os pagãos do Oriente que nunca viram a luz da verdade.  O 

verdadeiro espírito missionário desertou das igrejas que fazem tão alta profissão de fé [...]. Faltam-nos obreiros 

fervorosos. Não haverá ninguém que responda ao clamor que vem de todas as partes: ‘Passa [...] e ajuda-nos’?” 

(At 16:9; Ellen G. White, Testemunhos Para a Igreja [CPB, 2021], v. 4, p. 138).

Perguntas para consideração

1. A tipologia bíblica ajuda você a entender o ministério de Cristo em seu favor?

2. Quais são as diferenças e semelhanças entre a guerra espiritual e a conquista de Canaã?

3. Pense  no  cumprimento  final  da  tipologia  de  Josué.  A imagem de  um mundo sem dor  e  morte  nos  dá 

esperança nas lutas da vida?

4. Josué refletiu o caráter de Deus na medida em que prefigurou o ministério de Cristo. Como permitir que 

Jesus reflita Seu caráter em nós?



Respostas às perguntas da semana: 1. A tipologia bíblica é o estudo de padrões divinos em que pessoas ou 

eventos do AT prefiguram realidades do NT,  revelando a  unidade  da  Escritura. 2. Os  sofrimentos  de  Davi 

prefiguram as aflições de Cristo. Sendo o “novo Davi”, Jesus cumpre as promessas messiânicas. O antítipo 

mostra  cumprimentos literais  das  Escrituras,  como  no  caso  do  sorteio  das  vestes  de  Cristo. 3. Os  tipos 

principais e seus antítipos incluem Israel  (Cristo como o “verdadeiro Israel”,  e a  igreja como o “Israel  de 

Deus”, representada no fim pelos 144.000), Êxodo (Jesus como libertador, a igreja saindo do mundo e o êxodo 

final), e o santuário (Cristo como templo, a igreja como morada de Deus e o santuário celestial). 4. Moisés e 

Josué formam um paralelo tipológico: ambos receberam chamados similares, lideraram libertações e enviaram 

espias,  prefigurando Cristo  como  libertador  e  a  igreja  em  missão. 5. O  “profeta  como  Moisés”  é  Jesus, 

enquanto Josué é um tipo secundário – ambos lideraram o povo rumo à “terra prometida”. 6. Hebreus contrasta 

Josué (que levou o povo para Canaã) com Jesus, que nos leva ao verdadeiro descanso. 7. As guerras de Josué 

prenunciam  batalhas  espirituais da  igreja,  mas  sem  violência  física,  focando  no  combate  ao  pecado. 8. O 

cumprimento final da tipologia de Josué é a herança eterna, a recompensa celestial e a Nova Jerusalém, quando 

Deus vencerá Seus inimigos.

Resumo da Lição 10

O verdadeiro Josué | 4º Trimestre 2025

TEXTO-CHAVE: 1Co 10:11 

FOCO DO ESTUDO: 1Co 10:1-13; Mt 2:15; Js 1:1-3; At 3:22-26; Hb 3:7–4:11, 2Co 10:3-5

ESBOÇO

Introdução: A tipologia é uma das principais maneiras pelas quais os autores do NT usaram o AT. Ela está 

enraizada  na  história  e  na teologia.  No  AT,  os  tipos  eram  como  prévias históricas  que  antecipavam  as 

realidades trazidas por Jesus. Nesse sentido, a tipologia era uma forma de profecia, por meio de eventos, em 

vez de palavras. A tipologia também estava fundamentada na teologia, pois Deus guiou os eventos, selecionou 

indivíduos específicos  e  estabeleceu instituições  que profeticamente prenunciaram as realidades redentivas, 

desencadeadas por Jesus. Como a profecia, a tipologia aponta para a soberania de Deus sobre a história.

Apesar da importância da interpretação tipológica das Escrituras, muitos cristãos não estão familiarizados com 

o tópico. O estudo de Josué oferece uma excelente oportunidade para aprender sobre a tipologia bíblica e 

considerar os critérios para identificar tipos no AT, seu cumprimento no N T e a relevância prática da tipologia 

na jornada adventista atual.

Por meio da tipologia, que destaca os padrões de Deus por toda a Escritura, as pessoas podem compreender Sua 

soberania sobre a história e Sua misericórdia duradoura para com a humanidade, apesar da pecaminosidade 

persistente de Seus filhos. A história é a plataforma sobre a qual Deus revela Seu amor pela humanidade. Essa 



revelação se desdobra por meio de vários estágios, intrinsecamente ligados às expressões únicas da aliança 

eterna  entre  Deus  e  Sua  criação. Essas  expressões  formam  a  espinha  dorsal da  tipologia.  Os  padrões 

encontrados  na  tipologia  de  Josué  destacam  o  desejo  de  Deus de  salvar  Seu  povo  para  que  eles 

possam desfrutar Sua presença e descansar, sem medo, em Seu incrível amor.

COMENTÁRIO

Definição

Não é exagero afirmar que “historicamente, o adventismo do sétimo dia não é apenas um movimento profético; 

é também um movimento tipológico”. Desde o início do adventismo, “a tipologia era um método usado para 

avaliar, experimentar e entender a identidade, o papel e a mensagem do adventismo na história da salvação”  

(Erick  Mendieta,  “Typology  and  Adventist  Eschatological  Identity:  Friend  or  Foe?” Andrews  University  

Seminary Student Journal, n. 1 [primavera de 2015]: p. 45, 46). Existem dois tipos de tipologia: vertical e 

horizontal.  A tipologia vertical  diz  respeito  à  relação  entre  o  santuário celestial  e  o  terrestre.  É  a  mais 

amplamente conhecida  e  estudada  dentro  do adventismo.  A tipologia  horizontal  envolve  a relação  entre  o 

Antigo  e  o  Novo  Testamentos, e  é  uma das  principais  maneiras  de  discernir Jesus  dentro  dos  escritos  de 

“Moisés e todos os profetas” (Lc 24:27). Essa tipologia é o foco da lição desta semana.

O entendimento tradicional de tipologia pode ser resumido na seguinte definição: “Estudo de pessoas, eventos 

ou  instituições (os  tipos)  que  Deus  projetou  divinamente  para prefigurar  seus  cumprimentos  do  fim  dos 

tempos (os antítipos) em Cristo e nas realidades do evangelho trazidas por Ele” (Richard M. Davidson, In the 

Footsteps  of  Joshua [Hagerstown,  MD:  Review and  Herald,  1995], p.  26).  Tal  definição  não  foi  imposta 

arbitrariamente às  Escrituras,  mas,  em vez  disso,  emergiu da  pesquisa  das  passagens  em que  o  termo em 

grego typos (tipo) ocorreu no NT (1Co 10:1-13; Rm 5:12-21; 1Pe 3:18-22; Hb 8; 9), conforme mostrou a obra 

seminal  de  Richard M.  Davidson,  Typology  in  Scripture:  A  Study of  Hermeneutical  Typos  Structures 

(Berrien Springs, MI: Andrews University Press, 1981).

Identificando a tipologia de Josué

De acordo com a definição de Davidson, há quatro critérios para identificar tipos e antítipos: historicidade, 

correspondência, prefiguração e intensificação. Primeiro, os tipos foram realidades históricas documentadas 

pelo AT. Quando o autor do NT olhou para o AT para encontrar tipos, buscou eventos, pessoas ou instituições 

enraizadas na história. Por exemplo, não houve significado tipológico em parábolas (compare com Js 9:7-15; 

2Sm 12:1-4). Na tipologia, Deus agiu na história, criando padrões de significado profético para que fossem 

posteriormente reconhecidos por Seu povo e profetas. Da perspectiva do NT, não houve dúvida de que Josué 

foi um personagem histórico. Em seu discurso final, Estêvão relatou o papel de Josué como líder de Israel 

durante a conquista, durante a qual o tabernáculo do testemunho foi levado a Canaã (veja At 7:44, 45). Josué 

também foi mencionado em Hebreus 4:7 e 8 como aquele que trouxe descanso temporário a Israel. 

Outro passo fundamental na identificação de relações tipológicas entre o Antigo e o Novo Testamentos é a 

presença de correspondências legítimas. Essas correspondências devem ser historicamente válidas, genuínas e 



não simplesmente coincidentes ou imaginativas. Além das correspondências destacadas no estudo de quarta-

feira,  Josué  e Jesus  compartilham  o  mesmo  nome,  diferenciado apenas  pelos  idiomas  hebraico,  grego 

e português. Essa conexão não parece ser acidental por dois motivos. Primeiro, o nome de Josué foi o primeiro 

no cânon bíblico a conter um elemento teofórico (adjetivo que se refere a nomes que contêm o nome de uma 

divindade, ou fazem referência a ela), especificamente contendo uma partícula que se refere ao nome de Deus. 

Ele  combinou  o  verbo  em  hebraico ysh’ (salvar)  com  a  partícula yo (ou jo), uma  abreviação  de  Yahweh 

(geralmente traduzido como “o Senhor”). Segundo, Josué não nasceu com esse nome. Originalmente chamado 

de Oseias (que significa “salvação”), seu nome foi alterado por Moisés, provavelmente sob orientação divina, 

para Josué (“Yahweh é salvação”; Nm 13:16).

O terceiro elemento a  ser  considerado é a  prefiguração.  Deus profeticamente projetou tipos legítimos que 

poderiam ser reconhecíveis mesmo antes de seu cumprimento, pelo menos em seus contornos básicos. Esse 

elemento reforçou a noção de que os autores do NT não estavam inventando criativamente conexões entre os 

Testamentos. O elemento profético do tipo do AT já fora escrito no texto bíblico. Por essa razão, o público 

original poderia ter compreendido esse significado preditivo através de pistas deixadas pelos autores inspirados. 

Uma vez que a maioria das pistas foi encontrada, à medida que os leitores comparavam uma revelação anterior 

com uma mais recente, era natural que os tipos se tornassem mais evidentes à medida que o cânon crescia.

Dois  pontos  importantes  precisam ser  enfatizados novamente.  Primeiro,  somente  o evento  de  Cristo  pôde 

revelar  o  significado messiânico  do  AT  com  força  total.  Segundo, na  história  da  interpretação,  alguns 

tipos foram reconhecidos apenas em retrospecto. No entanto, esses fatos não excluem o significado profético 

no  contexto  original  e  a possibilidade  de  reconhecimento  desse  significado pelo  público  original. 

Identificar essas bases textuais serviu como um controle interpretativo, impedindo o leitor de impor ao texto 

algo que não estava lá. Sem tais controles, a tipologia facilmente degeneraria para a alegoria. A alegoria foi o 

método  predominante de  interpretação  bíblica  durante  a Idade  Média.  Ao  contrário  da  tipologia,  a 

alegoria encontrou  significados  espirituais  no AT que  não  eram condizentes  com  a  intenção do  autor  e  o 

contexto original.

Uma garantia textual adicional, validando a tipologia de Josué no AT, pode ser mencionada aqui: o caráter  

único da conexão de Josué com a missão do Anjo do Senhor, o Cristo preexistente no Pentateuco. Davidson 

sugere que “as descrições da missão de Josué e do Anjo do Senhor contêm inúmeras expressões paralelas,  

usando  exatamente  as  mesmas  palavras  em  hebraico.  Tanto  Josué  quanto  o  Anjo  do  Senhor 

deveriam ‘atravessar adiante’ e ‘ir adiante’ de Israel e ‘trazê-los para a terra’ e ‘fazê-los herdála’ (cf. Êx 23:23; 

Nm 27:17, 21; Dt 3:28; 31:3, 23)”. Davidson também ressalta a conexão direta entre Josué (o sacerdote pós-

exílio) e o Messias em Zacarias 6:12, em que “o profeta equiparou o nome de Josué ao Messias”: Então fale 

com ele [Josué], dizendo: “Assim diz o Senhor dos Exércitos, dizendo: ‘Eis o homem cujo nome é Renovo’” 

(Davidson, In  the Footsteps of Joshua, p. 29, 30).

O critério final para identificar a tipologia que deve ser mencionado aqui é a intensificação. O conceito de 

intensificação foi bem ilustrado pela metáfora da “sombra”, usada pelo autor de Hebreus para explicar a relação 

entre o sistema levítico de ofertas e sacrifícios, incluindo festivais e rituais, que apontavam para o evento de 



Jesus. A intensificação envolveu uma elevação ou ampliação do tipo para o antítipo: um ápice do local para o 

universal, do provisório para o definitivo, do temporal para o eterno e da esfera humana para a divina.

Essa progressão foi evidente na tipologia de Josué. Assim como Josué liderou a conquista de Canaã e ofereceu 

descanso temporário para Israel, o Novo Josué comandou o exército celestial na batalha cósmica contra “os 

principados e as potestades, contra os dominadores deste mundo tenebroso, contra as forças espirituais do mal, 

nas regiões celestiais” (Ef 6:12). Sua vitória foi definitiva e deu descanso eterno ao povo de Deus.

A tipologia escritural é uma área fascinante de estudos bíblicos e não deve ser restrita a estudiosos. Em seu 

diálogo na estrada para Emaús,  Jesus repreendeu ternamente os dois  homens por  não lerem as Escrituras  

tipologicamente: “Como vocês são insensatos e demoram para crer em tudo o que os profetas disseram! Não é  

verdade que o Cristo tinha de sofrer e entrar na Sua glória? E, começando por Moisés e todos os Profetas, 

explicoulhes o que constava a  respeito  Dele em todas as  Escrituras” (Lc 24:25-27).  Que os adventistas do 

sétimo dia evitem cometer o mesmo erro nos dias atuais.

APLICAÇÃO PARA A VIDA

A consistência de Deus atualmente

Os diferentes tipos são baseados em padrões históricos que foram influenciados por intervenções divinas, como 

resultado das promessas de Deus. Eles demonstram a fidelidade de Deus em Suas interações com a humanidade 

e Sua autoridade suprema sobre  a  história.  A tipologia não é  apenas um método para interpretar o  AT em 

relação a Jesus; é também uma maneira de interpretar a história.

De que forma a consistência e o controle de Deus sobre a história podem ajudá-lo a enfrentar as incertezas da 

vida?

Os tipos atualmente

Por um lado, o estudo da tipologia nos ajuda a entender quem é Jesus e o que Deus está fazendo por meio Dele.  

Ele  mostra  de  que  modo indivíduos  como Moisés,  Arão  e  Davi prenunciam os  papéis  do  Messias  como 

profeta, sacerdote e rei. Da mesma forma, tipos institucionais, como os sacrifícios e festivais religiosos como a 

Páscoa, revelam a natureza substitutiva de Sua missão. Eventos tipológicos também apontam para as coisas que 

Jesus realizará em favor de Seu povo. Por outro lado, a tipologia revela as expectativas de Deus em relação a 

Seus filhos.

Considerando esses dois aspectos da tipologia, o que os seguintes tipos revelam sobre Jesus, e como você pode 

usar seus exemplos para modelar sua vida de acordo com a vontade de Deus?

1. Isaque deitado no altar em submissão (Gn 22; compare com Hb 11:17-19):

2. José como libertador de sua família em sua interação com seus irmãos (Gn 44; 45):

3. Moisés como libertador e intercessor de Israel (Êx 32:30-34):



4. Davi como o rei escolhido (messias) em sua interação com Saul (1Sm 24; 26):

Uma viagem que mudou vidas

Chile | Varinnia

Foi uma viagem de Uber que mudou muitas vidas.

Varinnia, de dezenove anos, pegou um Uber para a Universidade Adventista do Chile, onde ela estudava. O 

motorista ficou curioso sobre os longos mastros de metal que ela pediu que ele colocasse dentro do carro. 

Varinnia trabalhava com os desbravadores, e os mastros eram para bandeiras dos desbravadores.

“O que você está fazendo com estes mastros?”, perguntou o motorista, que estava na casa dos 50 anos.

“Estou ajudando a preparar uma semana de oração especial organizada pelos desbravadores”, disse Varinnia.

O motorista parecia intrigado.

“O que são desbravadores?”, disse ele.

Varinnia explicou que os desbravadores são um clube semelhante aos escoteiros, mas o foco está diretamente 

na Bíblia.

“Fazemos muito evangelismo,  bem como atividades ao ar  livre,  mas as atividades ao ar  livre  são sempre 

combinadas com a Bíblia”, disse ela.

O motorista queria saber mais.

“E a qual igreja você pertence?”, ele perguntou.

“Adventista do sétimo dia”.

“Você mora no campus da Universidade Adventista do Chile?”

“Sim, eu moro no dormitório”.

“Oh, então você é uma missionária”, disse o motorista.

“Não, eu sou apenas uma aluna”.

A conversa voltou-se para Deus e depois para a Bíblia. Varinnia perguntou ao motorista se ele tinha uma Bíblia 

em casa.



“Sim”, disse ele. “Eu leio-a com frequência e gosto”.

“Você gostaria de estudar a Bíblia comigo?”, perguntou Varinnia.

Pouco tempo depois, o motorista deixou Varinnia e seus mastros para bandeiras na Universidade Adventista do 

Chile. Não muito tempo depois, Varinnia foi até a casa dele e começou a estudar Bíblia com ele, sua esposa e 

sua filha. 

Pode-se pensar que a viagem de Uber mudou apenas a vida do motorista e de sua família. Mas mudou também 

a vida de sua passageira e de seus pais.

Os  pais  de  Varinnia  eram muito  protetores.  Eles  não  queriam que  ela  participasse  dos  desbravadores  ou 

estudasse na Universidade Adventista do Chile.  Eles diziam que os desbravadores iriam distraí-la  de suas 

tarefas e que a Universidade Adventista do Chile era muito longe de sua casa na capital do Chile, Santiago. A 

distância entre Santiago e a Universidade Adventista do Chile é de cerca de 1.040 quilômetros.

Então,  Varinnia  tinha  se  matriculado  na  Universidade  Adventista  do  Chile  sem  o apoio  deles.  Ela  tinha 

conseguido o dinheiro somente para a mensalidade ao obter uma bolsa de estudos. Ela tinha apenas começado a 

participar dos desbravadores na universidade.

Por muitos anos, Varinnia havia orado por um relacionamento melhor com seus pais.

Quando ela contou aos seus pais sobre a viagem de Uber, eles ficaram chocados.

“Como você fez isso?”, sua mãe perguntou.

“Foi tudo Deus e o Espírito Santo”, respondeu Varinnia.

Seus pais não disseram mais nada, mas a partir daquele dia, o relacionamento com sua filha mudou. Seus pais 

começaram a dar-lhe mais liberdade quando viram que Deus a tinha usado para convencer o motorista de Uber 

a estudar a Bíblia. 

Varinnia não podia estar mais feliz. Foi uma viagem de Uber que mudou muitas vidas.

“Quando vejo a mudança em meus pais, só posso dizer que é tudo Deus e o Espírito Santo”, disse ela.

Parte  da  oferta  deste  trimestre,  também  conhecida  como  oferta  para  projetos missionários,  irá  para  a  

Universidade Adventista do Chile em Chillán, no Chile. A oferta permitirá que mais 50 alunos vivam nos  

dormitórios  do  campus. Atualmente,  a  universidade  tem  cerca  de  3.000  alunos,  a  maioria  deles  não  

é adventista  e  vive  fora  do  campus.  Os  dormitórios  ampliados  estarão  disponíveis para  todos,  mas  são 

especialmente necessários para os alunos adventistas de Teologia e Educação que vêm de lugares distantes  

para a universidade e estão se preparando para trabalhar em igrejas e escolas adventistas. Varinnia mora  

em um dos dormitórios que será ampliado com a oferta. Muito obrigado por planejar uma oferta generosa.

Por Andrew McChesney



Dicas para a história

• Mostre a América do Sul e Chillán, Chile, no mapa.

• Assista a um vídeo curto no YouTube sobre Varinnia em: bit.ly/Varinnia-SAD.

• Faça o download das fotos desta história pelo Facebook: bit.ly/fb-mq.

Comentário da Lição da Escola Sabatina – 4º Trimestre de 2025

Tema geral: Josué

Lição 10 – 29 de novembro a 5 de dezembro

O verdadeiro Josué

Autor: Volney da Silva Ribeiro

Editoração: Lucas Diemer de Lemos

Revisão: Rosemara Franco Santos

 

Sombras do futuro

Em 1Co  10:11,  vemos  que  aquilo  que  Israel  viveu,  nós  o  reencontramos  como advertência  e 

inspiração  no  tempo  do  fim.  Quando  observamos  Josué,  percebemos  sua  trajetória  como 

significativo  mosaico  espiritual.  Ele  conduz  o  povo  à  herança  prometida,  mas,  por  trás  dessa 

liderança, há aspecto simbólico maior: a obra de Cristo guiando Seu povo rumo à Canaã celestial.  

De forma semelhante, a terra prometida no passado funciona como prenúncio da restauração total 

que Deus realizará na nova terra, quando o tempo da peregrinação finalmente acabar.

O  Novo  Testamento  reforça  essa  leitura  tipológica  quando  declara,  em  Hebreus  9:11,  que  o 

santuário terrestre era apenas a figura de uma realidade mais plena no ministério de Cristo. Assim,  

quando perguntamos se Josué aponta legitimamente para o Messias e para os eventos finais, a  

Bíblia nos mostra que Deus organiza a história por meio de sinais, modelos e antecipações que  

encontram seu ápice em Jesus. O protagonista do livro de Josué torna-se, pois, um sinal que nos  

direciona  ao  verdadeiro  Libertador.  A  tarefa  de  conduzir  Israel  ao  descanso  encontra  seu 

cumprimento pleno no descanso maior que Cristo oferece hoje à Sua igreja. Podemos, pois, ler o  

livro de Josué como um convite a enxergarmos o agir de Deus conduzindo Seu povo rumo ao fim 

glorioso que Ele prometeu.

http://bit.ly/fb-mq.
http://bit.ly/Varinnia-SAD.


Tipologia em ação

A análise de Romanos 5:14, 1 Coríntios 10:1 a 13, Hebreus 8:5 e 9:23 mostra que a tipologia bíblica 

é um método inspirado de leitura das Escrituras. Nesses versos, o termo “tipo” e seu correspondente 

“antítipo”  revelam  que  Deus  organizou  a  história  da  redenção  por  meio  de  correspondências 

intencionais entre o Antigo e o Novo Testamento. Sendo assim, Adão, Israel, o êxodo ou o santuário 

funcionam como moldes  de  realidades  mais  amplas  cumpridas  em Cristo.  Quando  o  autor  de 

Hebreus  afirma  que  o  santuário  terrestre  era  “cópia  e  sombra  das  coisas  celestes”  (Hb  8:5),  

demonstra  que  esses  elementos  eram  estruturas  proféticas  destinadas  a  apontar  para  a  obra 

superior  do  Messias.  Assim,  a  tipologia  mostra  a  unidade  interna  da  revelação  e  a  condução 

soberana de Deus em toda a narrativa bíblica.

O exemplo de Davi ilustra ainda mais esse processo. Em Salmo 22:1, 14 a 18, sua experiência 

pessoal de sofrimento torna-se um prenúncio da paixão do Cristo. Os trechos de Isaías 9:5 a 7, 11:1  

a 5 e Jeremias 23:5 ampliam esse horizonte ao anunciar um “novo Davi”, cuja justiça, governo e 

fidelidade  superariam  em  muito  o  rei  histórico.  O  Novo  Testamento,  ao  aplicar  Salmo  22:18 

diretamente à crucificação (Jo 19:24), confirma que a própria Escritura estabelece a ponte entre tipo 

e antítipo. Isso é o reconhecimento de que o Espírito Santo inscreveu na história de Israel padrões 

que encontram sua plenitude em Jesus.

Revelação coerente e progressiva

A tipologia bíblica se constrói pelo próprio movimento interno da revelação. A Escritura estabelece os 

tipos e os seus antítipos, apresentando critérios que evitam leituras arbitrárias. O Novo Testamento 

mostra que o cumprimento tipológico se desdobra em três momentos: na pessoa e obra de Cristo,  

quando Ele encarna e conclui aquilo que símbolos e figuras antecipavam; na experiência da igreja,  

que  participa  diariamente  das  realidades  inauguradas  pelo  Messias;  no  horizonte  escatológico, 

quando tudo o que foi prometido alcança sua plena manifestação. Essa progressão demonstra que 

a tipologia é um testemunho da unidade orgânica entre o Antigo e o Novo Testamento.

Quando observamos Israel, o êxodo e o santuário, vemos que cada um atravessa as três fases 

antitípicas com profunda unidade. Israel reaparece em Cristo como o verdadeiro Filho chamado do 

Egito (Mt 2:15), continua na igreja como o “Israel de Deus” (Gl 6:16) e se completa nos remidos 

selados do tempo do fim (Ap 7:4-8, 14). O êxodo se renova no retorno de Cristo do Egito (Mt 2:19-

21), na convocação da igreja à separação do mal (2Co 6:17) e no apelo final para sair da Babilônia  

escatológica (Ap 18:4). O santuário atinge novo significado quando Cristo habita entre nós (Jo 1:14)  

e Se apresenta como o verdadeiro templo (Jo 2:21), continua na igreja como morada do Espírito 

(1Co 3:16, 17) e se consuma na plena presença de Deus no novo mundo (Ap 11:19; 21:3, 22). Essa 

progressão harmoniosa é possível porque a Escritura possui um único Autor divino, que conduz a  

revelação de modo coerente, intencional e crescente na história.

Continuidade e cumprimento da promessa



O paralelismo entre Moisés e Josué revela a continuidade da condução divina e a intenção de Deus 

ao repetir certos padrões na história de Israel. Episódios semelhantes (o chamado na presença do 

Senhor, o envio de espias, a travessia milagrosa e a ordem de tirar as sandálias) mostram que 

Josué não apenas sucede Moisés, mas reencena os grandes marcos do Êxodo. Essa repetição 

ensina que a missão pertence primeiramente a Deus e que Ele mantém Sua fidelidade ao guiar Seu 

povo com os mesmos sinais de presença e autoridade, mesmo quando os protagonistas mudam.

Em se tratando da profecia de Deuteronômio 18, vê-se que a experiência de Josué representa um 

cumprimento inicial,  mas limitado, do “profeta como Moisés”. Josué conduz o povo, comunica a 

vontade divina e estabelece a terra prometida, mas não alcança a profundidade do mediador final  

anunciado. O Novo Testamento deixa claro que esse papel encontra sua realização plena em Jesus, 

que revela o Pai de forma perfeita, fala as palavras de Deus com autoridade absoluta e inaugura a 

restauração e a plenitude espiritual que todas as figuras anteriores apenas esboçavam de modo 

parcial.

Jesus, o verdadeiro Josué

A figura de Josué adquire pleno significado quando vista como elo entre o evento histórico e a 

realidade escatológica que Cristo efetiva. Suas guerras foram parte do processo pelo qual Deus 

estabelecia Seu povo na herança prometida, antecipando a obra maior do Messias que, segundo 

Isaías 49:8, restauraria as propriedades devastadas e concederia herança ao novo Israel. O Novo 

Testamento retoma essa tipologia ao mostrar  que Jesus,  após Seus 40 dias no deserto e Sua 

própria  “travessia  do  Jordão”  no  batismo,  entra  em ministério  como o  verdadeiro  Guerreiro  do 

Senhor, vencendo pelo poder da obediência e da entrega sacrificial. Hebreus 3 e 4 reforçam essa 

leitura  ao  afirmar  que  o  descanso  concedido  por  Josué  preparou  o  caminho  para  o  descanso 

definitivo alcançado pela vitória de Cristo sobre Satanás. Assim, Jesus cumpre as funções atribuídas 

a Josué e as eleva, concedendo libertação espiritual, expulsando o inimigo e garantindo à igreja a  

herança que somente Ele pode assegurar.

Restauração plena em Cristo

As batalhas travadas por Israel sob Josué anunciam a realidade espiritual que a igreja enfrenta hoje:  

uma luta constante pela fidelidade em meio às forças que se opõem ao reino de Deus (Ef 6:10-12).  

Porém, diferentemente das guerras territoriais  e visíveis do antigo Israel,  a igreja combate pela 

verdade, pela santidade e pela missão, usando armas espirituais: a Palavra, a oração e a fé (2Co 

10:3-5; 1Tm 1:18). Essa marcha espiritual é sustentada pela graça de Deus, que fortalece Seu povo  

e o conduz à herança prometida (At 20:32). E o Novo Testamento deixa claro que essa tipologia só  

se  completa  plenamente  na  segunda  vinda,  quando  Cristo,  o  verdadeiro  Josué,  estabelecerá 

definitivamente Seu povo na herança incorruptível (1Pe 1:4; Cl 3:24; Ap 21:3).

Até lá, Ele nos convida a refletir Seu caráter, a glória que deseja compartilhar conosco, e a viver de 

modo que nossa vida revele essa transformação diária (2Co 3:18). Se Josué desafiou Israel a não 



adiar a posse da terra, Cristo hoje nos perguntaria: até quando deixaremos de assumir plenamente  

a vida espiritual e a missão que Ele já colocou em nossas mãos?

Conclusão

A tipologia de Josué nos conduz a uma visão unificada da revelação: tudo aponta para Cristo, tudo 

converge Nele e tudo se cumpre plenamente em Sua obra redentora. Ao revisitar a experiência de  

Israel, o NT revela que esses acontecimentos históricos foram sombras providenciais do ministério 

do verdadeiro Josué, que conduz Seu povo à herança eterna. Assim, a Bíblia inteira testemunha a 

fidelidade  de  Deus,  que  repete  padrões,  amplia  figuras  e  aprofunda  significados  até  que  tudo 

alcance sua plenitude em Jesus e, finalmente, na restauração final da nova Terra. A história de 

Josué, portanto, é um convite urgente a caminhar com confiança rumo ao cumprimento final de 

todas as promessas de Deus.

Conheça o autor dos comentários deste trimestre: Volney da Silva Ribeiro é professor, escritor e 

teólogo. É graduado em Letras (português e espanhol) e em Teologia. Além disso, é pós-graduado 

em Gestão Educacional. Foi diretor pedagógico e administrativo de escola particular (2008 a 2010), 

vice-diretor de uma creche-escola (2024 e 2025) e consultor pedagógico da Associação Cearense 

da Igreja Adventista do Sétimo Dia (2020 a 2022). Desenvolve o ministério de pregação há mais de  

duas décadas e serve a Deus atualmente como primeiro-ancião na Igreja Adventista do Sétimo Dia  

de Aldeota, em Fortaleza, Ceará.


